
opusdei.org

Výchova srdce

City se utváří zejména v dětství.
Už jako děti se učíme milovat,
přičemž hlavními učiteli jsou
rodiče, jak uvádí tento článek o
rodině.

23.12.2017

Výchova je něco, na co mají rodiče
právo, a co je současně i jejich
povinností; je to něco, co určitým
způsobem zajišťuje trvání generace.
Lze říci, že dítě jakožto osoba je
primárním cílem, na který se
zaměřuje láska manželů, kteří se
milují v Bohu. Výchova se tak jeví



jako pokračování lásky, která
přivedla dítě na svět, přičemž rodiče
se jejím prostřednictvím snaží dítěti
poskytnout prostředky pro to, aby
bylo šťastné, a aby bylo schopné
zodpovědně a s láskou k Bohu i
bližnímu zaujmout své místo ve
světě.

Křesťanští rodiče vidí v každém dítěti
projev důvěry Boha; vychovat dítě
dobře je – jak říkal svatý Josemaría –
tím nejlepším podnikem; podnikem,
který začíná početím a dělá své první
krůčky ve výchově citů a afektivity.
Pokud se rodiče milují a ve svém
dítěti vidí vyvrcholení vzájemného
sebedarování, pak ho budou
vychovávat v lásce a pro lásku.
Řečeno jinak: je prvořadým úkolem
rodičů vychovávat afektivitu dětí,
usměrňovat jejich city a docílit toho,
aby z nich byly vyrovnané osobnosti.

City se utváří zejména v dětství.
Později, v dospívání, mohou nastat



citové krize, které mají rodiče
pomáhat dětem překonávat. Pokud
byly děti od mala vychovávané ke
klidu a vyrovnanosti, pak tyto
náročné okamžiky snadněji
překonají. Emoční vyrovnanost v
nich také posiluje návyk zapojovat
rozum a vůli; bez citové harmonie je
jejich duševní vývoj obtížnější.

Nezbytnou podmínkou pro budování
dobrého citovo-afektivního základu
je pochopitelně to, aby se sami rodiče
snažili zdokonalit svou vlastní
emoční vyrovnanost. Jak?
Zlepšováním rodinného soužití,
svorností, rozumně volenými projevy
vzájemné lásky před dětmi. Nicméně
lidé mívají občas sklon myslet si, že
city se vymykají výchovné oblasti
rodiny: snad proto, že se zdá, jakoby
city byly něčím, k čemu dochází jen
tak, co uniká naší kontrole a co
nemůžeme změnit. Někdo se na city
dívá vyloženě negativně: vždyť hřích



způsobil nepořádek ve vášních, a ty
komplikují rozumové jednání.

Zrod osobnosti

Tento pasivní či přímo negativní
přístup, patrný v mnohých
náboženstvích a v mnohých
morálních tradicích, je v silném
rozporu se slovy, jimiž se Bůh obrátil
na proroka Ezechiela: Dám jim
srdce z masa, aby následovali mé
zákony, zachovávali má přikázání
a plnili je.[1] Mít srdce z masa, srdce
schopné milovat, se jeví jako
skutečnost stvořená za účelem
následování Boží vůle: neuspořádané
vášně nejsou ani tak plodem 
překypujícího srdce, jako výplodem
srdcezlého, které musí být
uzdraveno, jak potvrdil Ježíš Kristus: 
Dobrý člověk vydává z dobré
pokladnice svého srdce dobro, ale
zlý ze zlého vydává zlo. Jeho ústa
mluví to, čím přetékásrdce.[2] Ze
srdce vychází věci, které člověka činí



nečistým,[3] ale také všechny ty,
které jsou dobré.

Člověk city potřebuje, protože jsou
silným motorem činnosti. Každý
člověk tíhne k tomu, co má rád, a
úkolem výchovy je pomáhat, aby se
tak dělo v souladu s jeho dobrem.
Chovat se dobře a přitom projevovat
vášně není v rozporu: Co je
přirozenější než láska matky k dítěti?
Vždyť tato láska pobízí k tolikerým
radostně přinášeným obětem! Je
mnohem snazší vyhnout se jakékoli
nepříjemné situaci: uvědomit si
„ošklivost“ zlého skutku nás od něj
někdy může odradit efektivněji než
tisíce rozumových důvodů.

Pochopitelně to nelze zaměňovat se
sentimentálním pojetím morálky.
Etický život a vztah k Bohu nemají
ovládat city. Vzorem je jako vždy
Kristus: na něm – dokonalém člověku
– vidíme, jak se city a vášně
spolupodílejí na správném jednání.



Ježíše dojímá smrt, a koná zázraky; v
Getsemanech se setkáváme se silou
modlitby, která dává průchod
prudkým citům; zmocní se ho
dokonce hněv – v tomto případě
oprávněný –, když vrací chrámu jeho
důstojnost.[4] Je normální, že se
člověk rozvášní, když po něčem
doopravdy touží, a zároveň není
zrovna příjemné dívat se, jak někdo
něco dělá jen z povinnosti, s nechutí,
aniž by do toho vložil srdce.
Neznamená to však, že se má člověk
nechat city strhávat. Do činnosti je
nejprve třeba zapojit rozum, cit
následně dodá rozumu vřelost a
dobrou věc učiní příjemnou. Rozum
zase poskytne citům světlo, harmonii
a ucelenost.

Pomáhat očišťovat srdce

Vášně mají v člověku volní činnost
spíše usnadňovat, než ji oslabovat či
komplikovat. „Mravní dokonalost
spočívá v tom, že člověka



nepodněcuje k dobru pouze vůle,
nýbrž i smyslové zalíbení, podle
následujících slov žalmu: ‚Mé srdce i
mé tělo plesají vstříc živému
Bohu!‘ (Ž 84,3).“[5] Není proto dobré
chtít vášně potlačovat nebo „držet
pod kontrolou“, jakoby byly něčím
špatným či zavrženíhodným. I když
do nich prvotní hřích vnesl
nepořádek, nezbavil je jejich
přirozené povahy ani je natrvalo a
nenávratně nezkazil. Emotivnost je
třeba pozitivním způsobem
orientovat, zaměřovat na skutečná
dobra: na lásku k Bohu a ostatním.
Vychovatelé, a na prvním místě
rodiče, se proto mají snažit, aby se
osoba, kterou vychovávají, co nejvíce
těšila z konání dobra.

Formovat city na prvním místě
vyžaduje, aby se dětem pomohlo
poznat sama sebe, aby adekvátním
způsobem vnímaly realitu, která v
nich probudila jejich city. Jde o to
pomoci jim tyto city překonat,



překročit je, aby viděly v správném
měřítku příčinu, která je vyvolala.
Výsledkem takové reflexe může být
pokus o pozitivní snaha o změnu této
příčiny. Jindy – např. při úmrtí blízké
osoby, v těžké nemoci – není možné
realitu změnit, takže nastane chvíle,
kdy je třeba naučit se přijímat
události tak, jak je Bůh dopouští, z
ruky Boha, který nás miluje tak, jako
jen Otec miluje své dítě. V jiném
případě, když se dítě vzteká, má
strach nebo se mu něco nechce,
mohou s ním otec nebo matka
promluvit a pomoci mu co nejlépe
pochopit příčinu jeho pocitů, aby je
mohlo přemoct. Dítě tak lépe pozná
samo sebe a bude schopné svůj
citový svět ovládat.

Vychovatelé mohou dítě nebo
mladého člověka připravit na to, aby
byli schopní v sobě i v druhých
jednotlivé city rozpoznávat. Je dobré
uměle vytvářet situace – pomocí
literárních příběhů nebo filmů –, na



nichž je možné učit se přiměřeným
citovým reakcím pomáhajícím
formovat emoční svět. Příběh klade
svému posluchači či čtenáři otázky,
podněcuje jeho city určitým směrem
a navyká ho určitému způsobu
nahlížení na skutečnost. Podle věku –
čím menší je dítě, tím větší to na něj
může mít vliv – může dobrodružný,
napínavý příběh nebo romantická
povídka přispět k posílení vhodných
citů v situacích, kde se to objektivně
hodí: rozhořčení nad
nespravedlností, soucit s
bezmocnými, obdiv nad přinesenou
obětí, cit pro krásu. Přispěje to mimo
jiné k větší touze po takovýchto
citech, protože jsou krásné a jsou
zdrojem dokonalosti a ušlechtilosti.

Je-li zájem o dobré příběhy správně
směrován, vychovává postupně
estetický vkus a schopnost
rozpoznávat nekvalitní příběhy.
Posiluje se tím kritické myšlení a
funguje to i jako účinná prevence



špatného vkusu, který se leckde
zvrhává ve vulgárnost a nemravnost.
Především v tzv. vyspělých zemích se
rozšířil pojem „spontánnosti“ a
„přirozenosti“, která má často do
slušnosti daleko. Kdo si na něco
takového zvyká – a je jedno, kolik mu
je let –, otupuje svou vnímavost a
jeho citové reakce se postupně sníží
na tělesnou úroveň a zpovrchní.
Rodiče mají své děti učit odmítavému
postoji k vulgárnosti, a to i tehdy, kdy
nejde bezprostředně o sexuální
otázky.

Dále je dobré připomenout, že
výchova citů a sexuální výchova není
to samé: sexuální výchova tvoří
pouze část emotivní oblasti. Pokud se
rodičům podařilo vytvořit v rodině
ovzduší důvěry, pak pro ně bude
samozřejmě jednodušší mluvit s
dětmi o kráse a významu lidské
lásky, a od mala je postupně a
správným způsobem – výchovou citů



a ctností – seznamovat s touto
stránkou života.

Srdce podle Krista

Výchova citů se snaží pěstovat v
dětech velké srdce, schopné milovat
opravdově Boha a lidi, schopné
spoluprožívat starosti lidí z
našeho okolí, umět odpouštět a mít
pochopení: obětovat se s Kristem
za duše bližních.[6] Klidné
prostředí, kde se vyžaduje
dodržování určitých zásad, přispívá
k tomu, aby do složitého světa citů
samovolně přecházela důvěra a
vyrovnanost. Pokud se děti cítí
bezpodmínečně milované, pokud
vidí, že jejich dobré chování je pro
rodiče zdrojem radosti a že pro jejich
chyby jim není odpírána důvěra,
pokud se nebojí být upřímné a
mohou volně projevovat své emoce,
vyrůstají s vnitřním řádem a
pokojem a převládají v nich pozitivní
pocity (porozumění, radost, důvěra);



to, co je zneklidňuje (hněv, vztek,
závist), vnímají jako výzvu ke
konkrétním činům, jako poprosit o
odpuštění, odpustit nebo projevit
nějakým gestem lásku.

Je zapotřebí srdcí zamilovaných do
věcí, které za to skutečně stojí,
zamilovaných především do Boha.[7]
Nic tak nepomáhá tomu, aby city
dozrály, jako věnovat srdce Pánu a
plnění jeho vůle. Proto, jak říkal
svatý Josemaría, je třeba mít srdce
zamčené na sedm západů;[8] v
každém srdci jsou totiž city, které
mají být věnovány pouze Bohu –
když se upnou na jiné věci, připraví
svědomí o klid. Pravá čistota duše má
mít zavřené dveře pro všechno, co by
po něm chtělo, aby dalo tvorům nebo
vlastnímu já to, co náleží Kristu; má
se „ujistit“, že schopnost člověka
milovat a mít rád je usměrněná,
nerozvolněná. Obraz sedmi západů
proto přesahuje ovládání
žádostivosti nebo přehnanou starost



o materiální dobra: připomíná nám,
že je třeba bojovat s marnivostí,
držet představivost na uzdě,
očišťovat paměť, usměrňovat zálibu v
jídle, usilovat o laskavé jednání s
lidmi, kteří nám vadí… Vsadí-li se
srdce do „želez“, paradoxně se zvětší
jeho schopnost milovat celou svou
nepoškozenou silou.

Nejsvětější Pánovo lidství je tavicí
pecí, v níž lze nejlépe zušlechtit srdce
a city. Naučit děti již odmala milovat
Ježíše a jeho matku stejným srdcem a
stejnými projevy lásky, jaké projevují
svým pozemským rodičům, jim
pomůže, aby odhalily opravdovou
krásu svých citů a Pána, vstupujícího
do jejich duše. Srdce, které se
uchovává celé pro Boha, náleží plně
samo sobě a je schopné plně se
darovat.

Z tohoto pohledu se srdce stává
symbolem hluboké antropologické
bohatosti: centrem lidské osoby,



místem, kde se sbíhají nejniternější a
nejvznešenější síly člověka a kde
člověk čerpá sílu k jednání. Je
hybnou silou, která musí být
ochočena – opatrována,
usměrňována, zjemňována –, aby
působila správným směrem. Aby
bylo možné takto vychovávat, aby
bylo možné milovat a učit milovat s
takovou silou, je třeba vytrhnout ze
svého života všechno to, co v nás
narušuje Kristův život: sklon k
vlastnímu pohodlí, pokušení
sobectví, snahu o vlastní
vyniknutí. Jen když v sobě budeme
prožívat Ježíšův život, budeme ho i
moci předávat druhým.[9]
Odpovídáním na milost a osobním
bojem se duše zbožšťuje a člověk se
ve svém srdci pozvolna stává
velkomyslným, schopným vložit své
nejlepší úsilí do dosažení vznešených
a velikých věcí, do uskutečnění toho,
co vnímá jako vůli Boží.



Někdy se starý člověk v nás bude
snažit zmocnit svých ztracených
práv, ale působením vyzrálých citů –
jejichž zralost nezávisí cele jen na
věku – dokáže člověk dohlédnout ke
kořenům svých vášní, zjistit, co je
rozpoutalo, a správně reagovat. Vždy
také nalezne útočiště u Pána a jeho
matky. Navykni si vkládat své
ubohé srdce do sladkého a
Neposkvrněného Srdce Mariina,
aby ti je očistila od všech nečistot
a dovedla tě k nejsvětějšímu a
nejslitovnějšímu Srdci Ježíšovu.
[10]

J. M. Martín

J. Verdiá

[1] Ez 11, 19–20.

[2] Lk 6, 45.



[3] Srov. Mk 7, 20–23.

[4] Srov. Mk 5, 40–43; 14, 32 a násl.;
11, 15–17.

[5] Katechismus katolické církve, č.
1770.

[6] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
158.

[7] Srov. Svatý Josemaría, Brázda, č.
795.

[8] Svatý Josemaría, Beseda v La
Lloma ve Valencii, 7. 1. 1975, v: P.
Rodríguez (ed.), Camino. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2004,
s. 384; srov. Svatý Josemaría, Cesta, č.
188.

[9] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
158.

[10] Svatý Josemaría, Brázda, č. 830.



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

vychova-srdce/ (04.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/vychova-srdce/
https://opusdei.org/cs-cz/article/vychova-srdce/

	Výchova srdce

