
opusdei.org

Výchova citů

City jsou nepostradatelné pro
plnohodnotný život. Musí však
být vychované tak, aby
doopravdy pomáhaly člověku
ke štěstí. Nový příspěvek o
rodině a výchově.

13.12.2017

Odpradávna se mělo za to, že ty city,
které omezují nebo potlačují
svobodu, jsou špatné. Touto
myšlenkou se velmi zabývali již staří
Řekové, východní filozofie i mnohá
ze starých náboženství. Ve všech
velkých sapienciálních tradicích



lidstva nacházíme zmínku o tom, že
je důležitější vychovávat spíše
svobodu člověka než jeho touhy a
city. Jako by si všichni již v
dávnověku všimli, že v nitru lidského
srdce se nachází protichůdné síly a
žádosti, které spolu často svádí lítý
boj.

Všechny tyto tradice hovoří o neklidu
vášní; usilují o pokoj vycházející z
moudrého jednání řízeného
rozumem, který ovládá touhy;
ukazují na vnitřní svobodu člověka,
svobodu, která není výchozím
bodem, nýbrž metou, ke které má
člověk dojít. Každý člověk má
dosáhnout sebevlády a řídit se
pravidly rozumu, což je cesta k tomu,
čemu se začalo říkat ctnost: plodem
ctnostného života je pak radost a
štěstí.

Obrácení srdce

Křesťanská morálka učí, že
neuspořádanost našich citů má



kořeny v prvotním hříchu. Lidské
srdce je schopné nepopíratelné
vznešenosti, nejvyšších stupňů
hrdinství a svatosti, také však těch
nejhorších poklesků a pudů
postrádajících veškerou lidskost.

Nový zákon vícekrát zaznamenává
slova Ježíše Krista, který jimi
vytrvale a usilovně žádá o vnitřní
obrácení srdce a tužeb: Slyšeli jste,
že bylo řečeno: ‚Nezcizoložíš.‘ Ale
já vám říkám: Každý, kdo se dívá
na ženu se žádostivostí, už s ní
zcizoložil ve svém srdci.[1]

Náš Pán zdůrazňuje, že nestačí
zřeknout se zla nebo se ve vnějším
chování omezit na nějaké normy, ale
že je třeba změnit srdce; z nitra
totiž, ze srdce lidí, vycházejí
špatné myšlenky, smilství, krádeže,
vraždy, cizoložství, lakota, zloba,
lest, prostopášnost, závist, urážky,
pýcha, nerozumnost. Všechno to



zlé vychází z nitra a člověka
poskvrňuje.[2]

Jeho učení je neustálou výzvou k
obrácení srdce, které jediné je sto
učinit člověka dobrým: Dobrý
člověk vydává z dobré pokladnice
svého srdce dobro, ale zlý ze zlého
vydává zlo. Jeho ústa mluví to, čím
přetékásrdce.[3] Podtrhuje radikální
nutnost vnitřního očištění: Vy ze
sebe děláte před lidmi spravedlivé,
ale Bůh zná vaše srdce.[4]

Nemorální skutky vychází z
pokřivených myšlenek, které se rodí
v srdci. Proto je tak důležitá výchova
jeho citů. A proto také říká Petr
Ananiášovi, přistihnutému při lži: 
Jak ti jen něco takového mohlo
napadnout?[5]

Křesťanská morálka nehledí na city s
nedůvěrou. Přisuzuje naopak jejich
péči a výchově základní význam,
neboť mají ohromný vliv na mravní
život. Správně směrovat a



vychovávat city vyžaduje očišťování,
protože hřích zasel do srdce všech
lidí semeno nepořádku, a tudíž je
třeba ho uzdravit. Proto napsal svatý
Josemaría: Nežádám tě, Pane, abys
mě zbavil citů, vždyť s jejich
pomocí ti mohu sloužit, prosím tě
však o jejich protříbení.[6]

Jde o to stavět na pevném základě
požadavků důstojnosti člověka, na
základě úcty k němu, v souladu se
vším, co vyžaduje jeho přirozenost, a
co je mu vlastní. Tím nejlepším
způsobem prožívání citů, tím
nejlepším charakterem je ten, který
nás situuje co nejblíže jedinečné
důstojnosti, jež lidské bytosti náleží.
V míře, v jaké se nám to podaří, pro
nás bude také dosažitelnější štěstí a
svatost.

City a ctnost

City činnosti buď podporují, nebo
ochromují. Život, který je po
psychologické a duševní stránce v



pořádku, tedy buď podporují, nebo
ochromují, a stejně tak podporují,
nebo ochromují praktikování ctností
či hodnot, jichž chceme dosáhnout.
Závist, sobectví, pýcha nebo lenost
jsou nepochybně nedostatkem
ctnosti, nelze však zapomínat, že jsou
také nedostatkem správné výchovy
citů, které dané ctnosti prospívají,
nebo ji ochromují. Lze tudíž říci, že
praktikování ctností je pro výchovu
srdce prospěšné a naopak.

Mnohdy se zapomíná, že city jsou
důležitou skutečností v životě
člověka, skutečností, která v dobrém
i špatném smyslu bývá tím, co nás
nejsilněji podněcuje k jednání, nebo
od něj odrazuje. Dříve existovala
tendence jejich výchovu zanedbávat.
Bylo tomu zčásti z mylného dojmu,
že city jsou něčím temným a
záhadným, nepříliš rozumovým,
téměř se vymykajícím naší kontrole,
zčásti proto, že se zaměňoval
sentiment se sentimentálností či



přehnanou cituplností; výchově citů
se možná nevědomky vyhýbáme také
proto, že je náročná a vyžaduje
pečlivé rozlišování a vytrvalost.

City z velké části přispívají k
bohatosti života a jsou pro vydařený
a šťastný život klíčové. To, co je
třeba k dosažení štěstí, není
pohodlný život, ale zamilované
srdce.[7] K tomu je však nutné srdce
vychovávat, i přesto, že to není vždy
snadné. Všichni máme schopnost své
city v poměrně velké míře ovládat.
Nesmíme upadat do fatalismu v
domnění, že city jsou téměř
nevychovatelné, a že lidé jsou nutně
buď tací, nebo onací, velkorysí, nebo
závistiví, smutní, či radostní, laskaví,
nebo chladní, optimističtí, nebo
pesimističtí, jako by to bylo něco, co
je dáno neúprosnou přirozeností,
kterou je téměř nemožné změnit.

Je pravda, že citové předpoklady v
sobě mají vrozenou složku, jejíž



rozsah lze stěží určit. Je zde však také
silný vliv rodiny, školy, kultury, v níž
člověk žije, vliv víry. A především je
zde osobní snaha o zlepšení s pomocí
Boží milosti.

Příklad, vyžadování, správná
komunikace

V emocionální výchově hraje
významnou roli příklad. Stačí se
např. podívat, jak se z rodičů na děti
přenáší schopnost všímat si cizí
bolesti, chápat druhé, poskytovat
pomoc potřebným. Jde o způsob
prožívání citů, jemuž se všichni
přirozeným způsobem učíme, a
téměř nevědomky si ho ukládáme do
paměti pozorováním lidí kolem sebe.

Přesto ale není vše otázkou dobrého
příkladu. Existují sobecké a necitelné
děti, jejichž rodiče mají velké srdce.
Je tomu tak proto, že vzor je sice
důležitý (např. rodiče pozorní k
potřebám druhých), ale vedle toho je
ještě třeba v dětech probouzet



vnímavost k hodnotám (vést je k
tomu, aby si všimly, že druzí něco
potřebují, ukázat jim kouzlo
životního stylu založeného na
velkorysosti) a výchovou je vést k
tomu, aby na sebe byly náročné.
Pokud tomu tak nebude, pak v nich
lenost a sobectví snadno zadusí
jakýkoliv proces emočního zrání. Řád
a autorita jsou pro výchovu
rozhodující, protože bez minima
řádu se lze jen stěží naučit většině
věcí, které jsou pro život důležité.

Vedle toho je důležité, aby v rodině
vládla uvolněná atmosféra a
fungovala správně komunikace; aby
mohly snadno vznikat důvěrné
chvíle, při nichž může každý člen
rodiny bez obav projevit a sdílet své
city, které tak lze vychovávat; aby v
momentě, kdy mají být projeveny
vlastní city, nepřevládl nadměrný
ostych; aby každý mohl bez
problémů, upřímně a s láskou,



ostatním říct, co se jim na nich nelíbí
atd.

Pokud nejsou určité city v harmonii
(nedostatek soucitu s cizí bolestí,
neochota přemoci se v protivenství,
neumět se radovat z úspěchu
druhých atd.) nebo pokud se jejich
rozvoj dostatečně nepodporuje či
dokonce ztěžuje a diskredituje, pak je
v sobě člověk začne postupně
potlačovat a čím dál tím méně
vnímat: city se rozostří a postupně
vytratí z jeho emočního repertoáru.

Síla výchovy

Od prožívaného citu ke skutku vede
jeden důležitý krok. Například je
možné pociťovat strach, a jednat
statečně, nebo cítit nenávist, a
odpustit. V tomto prostoru mezi city
a činem se nachází osobní svoboda;
dochází zde k osobnímu rozhodnutí,
které se děje zčásti v daném
konkrétním okamžiku a zčásti je
podmíněno dřívější výchovou a



sebevýchovou; tak se v nás během
života utváří určitý způsob cítění a
způsob jednání. Např. bázlivý a
nevraživý člověk si navykl podléhat
pocitu strachu nebo nevraživosti,
který v něm spontánně vyvolaly
určité podněty a vytvořily v něm více
či méně trvalý návyk. Ten v něm v
daných situacích vyvolává určitý
způsob afektivní reakce, která se
nakonec stane jeho charakterovým
rysem.

Naši genetickou výbavu ani
obdrženou výchovu změnit
nemůžeme, můžeme však hledět na
přítomnost a budoucnost s hlubokou
důvěrou ve velkou schopnost člověka
změnit se prostřednictvím formace,
osobní snahy a milosti Boží.

City a morální výchova

Výchova má věnovat zvláštní
pozornost morální výchově a nemá
zůstávat pouze u otázek týkajících se
intelektuálního rozvoje, síly vůle



nebo emoční stability. Správná
emoční výchova má mimo jiné v
rámci možností pomáhat radovat se z
konání dobra, a konání zla naopak
vnímat jako špatnou věc. Čili naučit
se chtít to, co si doopravdy zaslouží
být chtěno.

V našem nitru jsou city, které nás
podněcují ke konání dobra, ale spolu
s nimi se tam vyskytují ještě jiné city,
které ohrožují náš morální život.
Proto se musíme snažit utvářet své
city tak, aby nám co nejvíce
pomáhaly cítit se jednak dobře při
tom, co nám pomáhá budovat
osobní, harmonický, plnohodnotný a
vydařený život, a jednak cítit se
špatně v případě opačném. Morální
výchova nám pomáhá – mimo jiné –
cítit se co nejlépe.

Pro první křesťany byl pozitivní
smysl prožívání citů něčím
přirozeným a velmi důvěrným.
Důkazem toho je rada sv. Pavla: 



Mějte v sobě to smýšlení, jaké měl
Kristus Ježíš. [8] Katechismus
katolické církve rovněž hovoří o
důležitosti zapojování citového
života do svatosti: „Mravní
dokonalost spočívá v tom, že člověka
nepodněcuje k dobru pouze vůle,
nýbrž i smyslové zalíbení, podle
následujících slov žalmu: ‚Mé srdce i
mé tělo plesají vstříc živému
Bohu!‘“ (Ž 84,3)[9]

Je pravda, že konat dobro někdy není
lákavé. Proto také nejsou city vždy
tím nejspolehlivějším morálním
vůdcem. Jejich silou a vlivem se však
nemá opovrhovat, naopak mají být
vychovány tak, aby v morálním
životě co nejvíce pomáhaly. Má-li
např. člověk nepříjemný pocit, když
lže, a dobrý pocit, když je upřímný,
pak mu to nepochybně velmi
pomáhá. A vadí-li mu, když je
nevěrný, sobecký, líný nebo
nespravedlivý, pak mu daný
negativní pocit pomůže se těchto



chyb vyvarovat, a to někdy mnohem
účinněji než za pomoci jiných
argumentů.

Díky dobré výchově citů je snazší
vést ctnostný život a dosáhnout
svatosti. Konat dobro však vzdor
sebelepší výchově bude vyžadovat
přemáhání, někdy značné. Přesto
však člověk správným jednáním
vždy získá. Volit zlo znamená
podvádět sama sebe, což konečném
důsledku vede k mnohem
obtížnějšímu a nespokojenému
životu. Nejde o to zajistit si štěstí v
nebi výměnou za nešťastný život na
zemi, ale o to, že budeme hledat
oboje štěstí zároveň: Nabývám stále
většího přesvědčení, že štěstí
nebeské patří těm, kteří dokážou
být šťastni na zemi.[10]

Vnitřní svoboda

Někdy míváme sklon zaměňovat
povinnost s donucováním, chápat
povinnost jako ztrátu svobody, ale to



je chyba v emočním vývoji. Jednání
na základě povinnosti nás
zdokonaluje. Přijmeme-li svou
povinnost jako přátelskou radu,
nakonec si ji s chutí a radostí
osvojíme a postupně zjistíme, že
velkým úspěchem emoční výchovy je
co možná nejlepší propojení onoho
chtít a muset. Mimoto dosáhneme
mnohem většího stupně svobody,
protože štěstí nespočívá v tom, že
člověk dělá, co se mu chce, ale v tom,
že to, co dělat musí, dělá rád.

Budeme se cítit vázáni jednat
morálně správně, ale bez pocitu
donucení a nátlaku, protože takové
jednání budeme chápat jako ideál,
který nás má dovést k dokonalosti – a
to je jeden z největších úspěchů
opravdové svobody.

A. Aguiló



[1] Mt 5, 27–28.

[2] Mk 7, 21–23.

[3] Lk 6, 45.

[4] Lk 16, 15.

[5] Sk 5, 4.

[6] Svatý Josemaría, Výheň, č. 750.

[7] Svatý Josemaría, Brázda, č. 795.

[8] Flp 2, 5.

[9] Katechismus katolické církve, č.
1770.

[10] Svatý Josemaría, Výheň, č. 1005.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

vychova-citu/ (08.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/vychova-citu/
https://opusdei.org/cs-cz/article/vychova-citu/

	Výchova citů

