
opusdei.org

Vrať mi radost ze své
ochrany

Abychom mohli druhým
prokazovat milosrdenství, sami
ho nejprve musíme přijmout od
Boha. Musíme mu ukázat své
rány, nechat se jím uzdravit a
milovat. Ve světě, který je „často
nelítostný k hříšníkovi a
shovívavý k hříchu“,
představuje žalm 51 (Miserere –
Smiluj se nade mnou)
nádhernou prosbu o odpuštění,
které osvobozuje duši a vrací
nám radost z toho, že můžeme
být v otcově domě.



22.07.2019

Miserere mei, Deus, secundum
misericordiam tuam – Smiluj se nade
mnou, Bože, pro své milosrdenství (Ž
51, 3). Již po tři tisíce let je tímto
žalmem živena modlitba všech
pokolení Božího lidu, je odříkáván
každý pátek při ranních chválách
liturgie hodin a nástupci sv.
Josemaríi se ho – podobně jako on –
modlí každý večer vleže na zemi, 1

aby svým tělem vyjádřili smysl slov, z
nichž je tento „ Magnificat
milosrdenství “, jak ho nedávno
nazval papež, složen. Je to
„magnificat zkroušeného a pokorného
srdce , které je ve svém hříchu veliké,
když vyznává Boží věrnost větší než
hřích.“ 2

Žalm 51 (Miserere) nás uvádí do
„hlubokého rozjímání o vině a
milosti“. 3 Tradice Izraele ho vkládá



do úst Davidovi poté, co mu prorok
Nátan vytkne na Boží popud
cizoložství s Batšebou a vraždu
Uriáše. 4 Prorok nevmete králi
obvinění přímo do tváře, ale použije
podobenství, 5 aby David sám přišel
na to, že zhřešil. Peccavi Domino –
Zhřešil jsem proti Hospodinu (2 Sam
12, 13). Prosebné zvolání miserere –
Smiluj se nade mnou, měj se mnou
slitování –, jež vychází z Davidova
srdce, vyjadřuje také jeho
zkroušenost a vědomí, že lidem
kolem sebe způsobil bolest. Když si
David uvědomí škodu, kterou svým
hříchem zavinil, hledá útočiště a
uzdravení u Pána, který jediný může
vše napravit. „To uklidní před ním
naše svědomí, když by nám něco
vyčítalo, neboť Bůh ví všechno
dokonaleji a lépe než naše
svědomí“ (1 Jan 3, 20).

Neboť neví, co činí



Na hříchu vidíme zpočátku
osvobození, které zdánlivě nabízí:
možnost vymanit se ze závislosti na
Bohu a být doopravdy sami sebou.
Ale toto zdánlivé osvobození je jen
pouhý přelud, který se záhy promění
v těžké břemeno. Silný a samostatný
člověk, který si myslí, že může své
svědomí umlčet, se dříve či později
dostane do slepé uličky, jeho duše se
vyčerpá a už mu nestačí „obvyklé
vysvětlení, nespokojí se s výmysly
falešných proroků.“ 6 Je to začátek
obrácení či spíše jednoho z
„pozdějších obrácení“ v našem
životě, která jsou „ještě důležitější a
obtížnější“. 7

Ne vždy proběhne obrácení tak
rychle jako u krále Davida.
Zaslepenost, která předchází a
doprovází hřích, a která s každým
hříchem roste, může být dlouhodobá.
Velice snadno klameme sami sebe
tím, že si své skutky omlouváme a
namlouváme si, že to zas až tak



strašné není. Podobný postoj vídáme
i kolem sebe, ve světě, který je „příliš
často nelítostný k hříšníkovi a
shovívavý k hříchu“ 8. Je nelítostný k
hříšníkovi, protože v jeho chování se
jasně projevuje korozivní účinek
hříchu, a shovívavý k hříchu, protože
připustit, že hřích je špatný, by
znamenalo jisté „věci“ si zakázat.
Tomuto riziku jsme vystaveni
všichni. Vidíme ošklivost hříchu u
ostatních, ale vlastní hřích
neodsoudíme. Nejenže nejsme
schopni milosrdenství prokazovat,
nejsme dokonce ani schopni
milosrdenství přijmout.

Nevnímavost způsobená hříchem a
vlažností má v sobě cosi ze
sebeklamu a úmyslné slepoty.
Chceme nevidět, děláme, jako že
nevidíme, a proto potřebujeme
odpuštění od Boha. Ježíš se na hřích
dívá takto, když na kříži říká: „Otče,
odpusť jim, vždyť nevědí, co činí“ (Lk
23,34). Kdybychom v Pánových



slovech viděli jen shovívavé zastírání
hříchu, unikla by nám jejich hloubka.
Když se vzdalujeme od Boha, víme a
přeci nevíme, co děláme.
Uvědomujeme si, že jednáme špatně,
ale už nevíme, že se tím nikam
nedostaneme. Pán se slitovává nad
obojím, i nad hlubokým smutkem,
který to v nás zanechá. Svatý Petr
věděl a zároveň nevěděl, co činí,
když svého Přítele zrazoval. Později
„hořce zaplakal“ (Mt 26,75) a jeho
slzy mu pročistily a projasnily zrak.

„Kristovo milosrdenství není milost,
jež je lacino k dostání,
nepředpokládá banalizování zla.
Kristus nese na svém těle a ve své
duši tíži zla, celou jeho ničivou sílu.
Spaluje a v utrpení přeměňuje zlo na
oheň své trpící lásky.“ 9 Jeho
odpouštějící slova na kříži „Neví, co
činí“ nám odhalují jeho milosrdný
plán: abychom se vrátili do otcova
domu. Proto nás z kříže svěřuje do
ochrany své matky.



Stesk po otcově domě

„Lidský život je v jistém smyslu
neustálým návratem do domu
našeho Otce.“ 10 K první konverzi i ke
všem následujícím dochází tak, že si
člověk uvědomí, že v určitém smyslu
ztratil domov. Marnotratnému
synovi „se stýská po čerstvě
upečeném chlebu, který domácí měli
k snídani v otcově domě. Stesk je
mocný cit. Má co do činění s
milosrdenstvím, protože nám
rozšiřuje duši (…). V tomto rozlehlém
horizontu stesku onen mladík, jak
praví evangelium, šel do sebe a
pocítil svoji ubohost. A každý z nás
může hledat a nechat se přivést k
tomu místu, kde se cítí nejubožejší.
Každý z nás v sobě nosí tajemství své
ubohosti… Je třeba prosit o to,
abychom ho našli“. 11

Marnotratný syn si uvědomuje, že
být pryč z otcova domu vlastně
znamená být pryč z vlastního domu.



Přichází na to, že místo, které mu
dříve připadalo jako překážka v
seberealizaci, je ve skutečnosti
domovem, který neměl nikdy
opouštět. Ale i ti, kdo žijí v otcově
domě, mohou být srdcem jinde. To je
případ staršího bratra z podobenství.
I když z otcova domu neodešel, byl
srdcem daleko. I pro něj platí slova
proroka Izaiáše, která Ježíš použil ve
svém kázání: „Tento lid mě ctí svými
rty, srdcem je mi však vzdálený“ (Iz
29,13). 12 Starší bratr nikdy
„nepoužívá oslovení „otče“, ani
„bratře“, ale myslí jenom na sebe,
pyšní se tím, že zůstával vždycky po
otcově boku a sloužil mu (…) Ubohý
otec: Jeden syn odešel a druhý mu
nikdy nebyl doopravdy nablízku.
Otcovo utrpení je utrpením Boha. Je
to Ježíšovo utrpení, když se
vzdalujeme buď proto, že odcházíme
pryč, anebo proto, že jsme poblíž, ale
nejsme blízcí“. 13 I v našem životě
může nastat chvíle, kdy se sice
nevzdálíme jako mladší bratr, ale



přesto si uvědomujeme, že se do
určité míry podobáme staršímu
synovi. Jsou to chvíle, kdy nám Bůh
dává více světla, protože nás chce
přitáhnout na své srdce. Jsou to
chvíle nové konverze.

Z rozhovoru staršího bratra s otcem 
14 je na první pohled patrná něha
otcova srdce a jí protikladná tvrdost
srdce syna. Z jeho hrubé odpovědi
lze vytušit, že přišel o radost, kterou
by měl mít z toho, že je v otcově
domě. Ztratil schopnost radovat se s
otcem a se svým bratrem. Měl pro ně
jen výtky, viděl jen jejich chyby.
„Když se vnitřní život uzavře do
vlastních zájmů, není už prostor pro
druhé (…), nenaslouchá se Božímu
hlasu, nezakouší se již radost z Jeho
lásky a nerodí se nadšení pro konání
dobra. I věřící jsou ohrožováni tímto
jistým a trvalým rizikem.“ 15

Otec je zaskočen a snaží se tvrdé
srdce svého staršího syna obměkčit.



Tento jeho syn sice zůstal doma,
nevědomky však svému mladšímu
bratru záviděl jeho bezohledné
sobectví. Jeho vlastní sobectví bylo
možná „rozumnější“ a tudíž méně
nápadné, o to však nebezpečnější.
Otec se mu snaží vše vysvětlit:
„Máme proč se veselit a radovat,
protože tento tvůj bratr byl mrtev, a
zase žije, byl ztracen, a je zase
nalezen“ (Lk 15,32). Důrazně jako
otec a něžně jako matka mu
domlouvá: Synu můj, měl by ses
radovat. Co se to děje s tvým srdcem?
„Také on potřebuje objevit otcovo
milosrdenství,“ 16 potřebuje pocítit
stesk po otcově domě, pocítit tu
něžnou bolest, která nás nutí vrátit se
domů.

Vrať mi radost ze své ochrany

Tibi, tibi soli peccavi et malum coram
te feci – Jen proti tobě jsem se
prohřešil, spáchal jsem, co je před
tebou zlé (Ž 51, 6). Duch svatý, který



„usvědčí svět ze hříchu“, 17 je tím, kdo
nám ukáže, že tento stesk, tento
neklid nepochází jen z vnitřní
nevyrovnanosti, ale že svůj pravý
původ má ve zraněném vztahu.
Vzdálili jsme se od Boha a nechali
jsme ho samotného, a tím jsme
nechali samotné sami sebe. „ In
multa defluximus ,“18 napsal sv.
Augustin. Když se vzdálíme od Boha,
začneme se rozptylovat mnoha
věcmi a náš dům zpustne. 19 Duch
svatý nás vede k tomu, abychom se
vrátili k Bohu, který jediný nám
může naše hříchy odpustit. 20 Jako se
na počátku stvoření světa vznášel
nad vodami,21 tak se nyní vznáší nad
dušemi. To on pohnul hříšnici k
tomu, aby mlčky přistoupila k Ježíši.
Boží milosrdenství ji s radostí přijalo,
zatímco hosté u stolu nechápali, proč
pláče, proč mu maže nohy vonnými
mastmi a proč je otírá svými vlasy: 22

Ježíš je v srdci pohnut a říká, že jí
bylo hodně odpuštěno, protože
hodně milovala. 23



Stesk po otcově domě je steskem po
Boží blízkosti a milosrdenství, po
tom, aby naše srdce bylo zase „citlivé,
lidsky i nadpřirozeně prodchnuté
velkou, obětavou a velkorysou
láskou“. 24 Když se jako mladší syn
vrátíme do otcovy náruče,
pochopíme, že tím nejlepším lékem
na naše rány je on, Bůh Otec. A pak
se na scéně objeví ještě „třetí syn“:
Ježíš, který nám omývá nohy, Ježíš,
který se stal naším služebníkem. Ten,
„který se zřekl sám sebe a vzal na
sebe přirozenost služebníka“ (Flp
2,6–7). Ježíš je tímto Synem-
Služebníkem, je otevřenou náručí i
srdcem Otce. To on přijal
marnotratného syna a omyl jeho
špinavé nohy, to On mu vystrojil
slavnostní hostinu odpuštění.“ 25

Cor mundum crea in me, Deus – Stvoř
mi čisté srdce, Bože (Ž 50, 12). Žalm
50 opakovaně hovoří o čistotě srdce, 
26 přičemž nejde o narcismus ani o
skrupule, protože „křesťan nelpí



křečovitě na tom, aby za své skutky
od Boha dostal výborné vysvědčení“. 
27 Jedná se spíše o lásku. Hříšník,
který lituje svých hříchů, je ochoten
udělat vše proto, aby se jeho srdce
uzdravilo a aby znovu získal radost z
Boží blízkosti. Redde mihi laetitiam
salutaris tui – Vrať mi radost ze své
ochrany (Ž 51, 14). Díváme-li se na
věci takto, pak pro nás zpověď
nebude chladnou a rutinní
byrokratickou záležitostí. „Může nám
prospět, zeptáme-li se: oslavuji, když
jsem se vyzpovídal? Anebo přejdu
rychle k něčemu jinému, jako když
po návštěvě u lékaře vidíme, že
výsledky laboratorních vyšetření
nedopadly tak špatně, vrátíme je do
obálky a přejdeme k něčemu
jinému.“ 28

Kdo se raduje, umí si vážit toho, co
dostává, a je vděčný za to, že mu bylo
odpuštěno. V pokání vidí něco víc
než jen snahu učinit spravedlnosti
zadost. Pokání je požadavkem srdce,



které cítí, že musí dostát svým
slovům – Zhřešil jsem, Pane, zhřešil
jsem. Sv. Josemaría proto všem
doporučoval pěstovat „ducha
pokání“. 29 „Zkroušené a pokorné
srdce“ (Ž 51, 19) chápe, že je třeba
vrátit se k Bohu a usmířit se s ním. Ví
také, že k tomu nedojde ze dne na
den. A protože pro obnovenou
zralost potřebujeme obnovenou
lásku, je to láska sama, která nám
může pomoct. „Láska se splácí
láskou.“ 30 Pokání je láska, která nám
pomáhá s chutí a radostí snášet
utrpení, abychom napravili bolest,
kterou jsme způsobili Bohu a
ostatním, aniž bychom přitom sami
sobě přikládali příliš velkou
důležitost nebo dělali „divné věci“ 31.
V tom také spočívá smysl úkonu
pokání, který zpovědník ukládá
kajícníkovi po rozhřešení: „Všechno
dobré, co vykonáš, i zlé, co přetrpíš,
ať ti pomáhá, abys nepodléhal hříchu
a rostl v lásce Boží.“ 32 A kromě toho
„celý život nestačí to všechno



odčinit“.33 Celý náš život se má
vyznačovat radostnou zkroušeností,
důvěryplným utrpením bez úzkosti a
skrupulí, protože cor contritum et
humiliatum, Deus, non despicies (Žl
51, 19) – Zkroušeným a pokorným
srdcem, Bože, nepohrdneš .

1 Srov. A. Vázquez de Prada,
Zakladatel Opus Dei, sv. III, s. 280.

2 František, 1. rozjímání při kněžské
duchovní obnově, 2. června 2016.

3 Sv. Jan Pavel II., audience 24. října
2001.

4 Srov. 2 Sam 11,2 a násl.

5 Srov. 2 Sam 12, 2–4.

6 Sv. Josemaría, Boží přátelé, 260.

7 Sv. Josemaría, Jít s Kristem, 57.

8 František, homilie z 24. prosince
2015.



9 Kardinál Ratzinger, homilie při mši
svaté Pro eligendo pontifice , 18.
dubna 2005.

10 Jít s Kristem, 64.

11 František, 1. rozjímání při kněžské
duchovní obnově 2. června 2016.

12 Srov. Mt 15,8.

13 František, generální audience 11.
května 2016.

14 Srov. Lk 15, 28–32.

15 František, ap. ex. Evangelii
gaudium (24. listopadu 2013), 2.

16 František, generální audience 11.
května 2016.

17 Srov. Jan 16,8. Takto překládá
slova Ježíšovy kněžské modlitby sv.
Jan Pavel II. v encyklice Dominum et
vivificantem (18. května 1986), 27–48,
kde se nad nimi hluboce zamýšlí.



18 Sv. Augustin, Vyznání, X. 29.40.

19 Srov. Mt 23,38.

20 Srov. Lk 7,48.

21 Srov. Gn 1,2.

22 Srov. Lk 7, 36–50.

23 Srov. Lk 7,47.

24 Boží přátelé, 232.

25 František, anděl Páně, 6. března
2016.

26 Srov. Ž 50, 4, 9, 11, 12, 19.

27 Jít s Kristem, 75.

28 František, homilie z 24. března
2016.

29 Srov. sv. Josemaría, Výheň, 784; 
Boží přátelé, 138–140 o duchu pokání
a jeho projevech.

30 Výheň, 442.



31 Výheň, 60.

32 Obřad pokání, 104.

33 Sv. Josemaría, Via Crucis, VIII.
zastavení.

Carlos Ayxelá

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/vrat-
mi-radost-ze-sve-ochrany/ (18.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/vrat-mi-radost-ze-sve-ochrany/
https://opusdei.org/cs-cz/article/vrat-mi-radost-ze-sve-ochrany/

	Vrať mi radost ze své ochrany

