
opusdei.org

Věrné čekání bystří
smysly duše

Při katechezi o stáří se papež
zastavil u postav Simeona a
Anny. Obě postavy se v
evangeliu představují jako staří
lidé, jejichž „důvodem žití“ je
„čekat na Boží navštívení“.
Řekl, že je důležité si uvědomit
způsob, jakým to udělali:
„naplnění duchovní vitalitou v
modlitbě a službě“. A to tak, že
na konci svého života
rozpoznali mesiáše.

30.03.2022



Drazí bratři a sestry, dobré ráno!

V našem katechetickém cyklu na
téma stáří se dnes zaměříme na
jemný obraz, který vykreslil
evangelista Lukáš a který ukazuje
dvě starší postavy, Simeona a Annu.
Smyslem jejich života před
odchodem z tohoto světa je
očekávání Božího navštívení. Čekali,
až je přijde navštívit Bůh, tedy Ježíš.
Simeon díky předtuše Ducha svatého
ví, že nezemře dříve, než uvidí
mesiáše. Anna navštěvuje chrám
každý den a věnuje se bohoslužbě.
Oba poznávají přítomnost Boží v
dítěti Ježíši, který naplňuje jejich
dlouhé čekání útěchou a ulehčuje jim
odchod ze života. Je to scéna setkání
s Ježíšem a loučení.

Co se můžeme naučit od těchto dvou
postav starších lidí plných duchovní
vitality?

Především se dozvídáme, že věrné
čekání bystří smysly. Ostatně, jak



víme, Duch svatý dělá právě to:
osvěcuje smysly. Ve starobylém
hymnu Veni Creator Spiritus, kterým
i dnes vzýváme Ducha svatého,
říkáme: „Accende lumen sensibus“,
rozsviť světlo smyslům, osviť naše
smysly. Duch je toho schopen:
zostřuje smysly duše navzdory
omezením a zraněním smyslů těla.
Stáří tak či onak oslabuje citlivost
těla: člověk je více slepý, hluchý...
Avšak stáří, které se cvičilo v
očekávání Božího navštívení,
nezmešká jeho příchod: ba bude také
více připraveno ho zachytit, bude mít
větší citlivost přivítat Pána, až půjde
kolem. Nezapomínejme, že křesťan
má být pozorný k Pánovým
návštěvám, protože Pán prochází
našimi životy s vnuknutími, s
pozváním, abychom byli lepší. A
svatý Augustin říkával: „Bojím se
Boha, když prochází kolem.“ - „Ale
jak to, bojíš se?“ - „Ano, bojím se, že
si toho nevšimnu a nechám to
projít.“ Je to Duch svatý, kdo



připravuje naše smysly, aby
pochopily, kdy nás Pán navštěvuje,
jako to udělal se Simeonem a Annou.

Dnes to potřebujeme víc než kdy
jindy: potřebujeme stáří vybavené
živými duchovními smysly a schopné
rozpoznat Boží znamení, ba přímo
Boží znamení, kterým je Ježíš.
Znamení, které nás vždy uvádí do
krize: Ježíš nás uvádí do krize,
protože je „znamením rozporu“ (Lk
2,34) - ale naplňuje nás radostí.
Protože krize nemusí nutně přinášet
smutek, ne: být v krizi a sloužit Pánu
vám často přináší pokoj a radost.
Anestezie duchovních smyslů - a to je
špatné - anestezie duchovních
smyslů, v excitaci a omámení těch
tělesných, je rozšířeným syndromem
ve společnosti, která pěstuje iluzi
věčného mládí, a jejím
nejnebezpečnějším rysem je, že je
většinou nevědomá. Člověk si
neuvědomuje, že je pod narkózou. A
děje se to - dělo se to vždycky a děje



se to i v naší době. Smysly jsou
znecitlivěny, aniž by chápaly, co se
děje; vnitřní smysly, smysly ducha,
které umožňují poznat přítomnost
Boha nebo přítomnost zla, jsou
znecitlivěny a nerozlišují.

Když ztratíte citlivost hmatu nebo
chuti, okamžitě si toho všimnete. Ale
citlivost duše, tu můžete dlouho
ignorovat, můžete žít, aniž byste si
uvědomili, že jste citlivost duše
ztratili. Nejde jen o přemýšlení o
Bohu nebo náboženství. Necitlivost
duchovních smyslů se týká soucitu a
slitování, studu a výčitek svědomí,
věrnosti a oddanosti, něžnosti a cti,
odpovědnosti za sebe i starosti o
druhé. Je to zajímavé: necitlivost
vám nedovolí porozumět soucitu,
nedovolí vám porozumět lítosti,
nedovolí vám pocítit stud nebo
výčitky svědomí za to, že jste udělali
špatnou věc. Tak to je: znecitlivěné
duchovní smysly všechno matou a
člověk takové věci duchovně necítí. A



stáří se stává takříkajíc první ztrátou,
první obětí této ztráty citlivosti. Ve
společnosti, která uplatňuje citlivost
především kvůli požitku, může dojít
pouze ke ztrátě pozornosti ke
křehkému a převládne soutěž vítězů.
A tak se ztrácí citlivost. Rétorika
inkluze je samozřejmě rituální
formulí každého politicky korektního
diskurzu. Zatím však nepřináší
skutečnou nápravu v praxi běžného
soužití: kultura sociální
ohleduplnosti se jen těžko rozvíjí. Ne:
duch lidského bratrství - který jsem
cítil, že je třeba znovu silně oživit - se
pak podobá odloženým šatům, které
je třeba obdivovat, to ano, ale... v
muzeu. Ztrácíme lidskou citlivost,
ztrácíme hnutí ducha, které nás činí
lidmi.

Je pravda, že v reálném životě
můžeme s dojemnou vděčností
pozorovat mnoho mladých lidí, kteří
jsou schopni toto bratrství plně ctít. V
tom však spočívá problém: mezi



svědectvím o této životní síle sociální
ohleduplnosti a konformismem,
který nutí mládež vyprávět jiný
příběh, je propast, a to propast
zaviněná. Co můžeme udělat pro
překlenutí této mezery?

Z příběhu o Simeonovi a Anně, ale i z
dalších biblických příběhů o stáří
vnímavém k Duchu svatému,
vyplývá skrytá indicie, která si
zaslouží, abychom na ni upozornili.
V čem spočívá zjevení, které roznítí
citlivost Simeona a Anny? Spočívá v
tom, že v dítěti, které nezplodili a
které vidí poprvé, rozpoznají jisté
znamení Boží návštěvy. Uznávají, že
nejsou protagonisty, ale pouze
svědky. A když se jedinec smíří s tím,
že nebude protagonistou, ale zapojí
se jako svědek, jde to dobře: tento
muž nebo žena dobře dozrává.
Pokud má vždy touhu být
protagonistou, tak na této cestě k
plnosti stáří nikdy nedozraje. Boží
navštívení se neprojevuje v životech



těch, kteří chtějí být protagonisty a
nikdy ne svědky, nepřivádí je na
scénu jako záchrance: Bůh se
neztělesňuje v jejich generaci, ale v
generaci, která přijde. Ztrácejí svého
ducha, ztrácejí vůli žít ve zralosti a,
jak se obvykle říká, žijí povrchně. Je
to velká generace povrchních lidí,
kteří si nedovolí vnímat věci s
citlivostí ducha. Ale proč si to
nedovolí? Částečně z lenosti a
částečně proto, že už nemohou:
ztratili ji. Je špatné, když civilizace
ztrácí citlivost ducha. Na druhou
stranu je krásné, když najdeme
starší, jako byli Simeon a Anna, kteří
si zachovali citlivost ducha a
dokázali pochopit různé situace, jako
tito dva pochopili situaci, která byla
před nimi a která byla zjevením
mesiáše. Když jsou v tomto stavu,
není v nich žádná zášť ani
obviňování. Naopak, velké pohnutí a
velká útěcha, pokud jsou duchovní
smysly stále živé. Dojetí a útěcha z
toho, že mohou vidět a oznámit, že



dějiny jejich generace nejsou
ztracené nebo promarněné, a to
právě kvůli události, která se
zhmotňuje a projevuje v generaci,
která přichází po nich. A to je to, co
cítí starší člověk, když si s ním jdou
vnoučata popovídat: cítí se oživeni.
„Ach, můj život je stále tady“. Je tak
důležité chodit za staršími lidmi, je
tak důležité jim naslouchat. Je tak
důležité s nimi mluvit, protože
dochází k civilizační interakci, ke
generační výměně mezi mladými a
starými. A tak naše civilizace
postupuje vyspělým způsobem
vpřed.

Jen duchovní stáří může vydat toto
svědectví, pokorné a oslnivé, které je
pro všechny směrodatné a příkladné.
Stáří, které kultivovalo citlivost duše,
uhasí veškerou závist mezi
generacemi, veškerou zášť, veškeré
obviňování z příchodu Boha v
nadcházející generaci, které přichází
spolu s odchodem té vlastní. A právě



to se stane otevřenému staršímu
člověku při setkání s otevřeným
mladým člověkem: odejde ze života,
ale předá - v uvozovkách - svůj
vlastní život nové generaci. A toto je
rozloučení Simeona a Anny: „Nyní
mohu v klidu odejít.“ Duchovní
citlivost stáří dokáže věrohodně a
definitivně rozbít soupeření a
konflikty mezi generacemi. Starší
lidé s touto citlivostí překonávají
konflikt, jdou dál, jdou k jednotě, ne
ke konfliktu. Pro člověka je to jistě
nemožné, ale pro Boha ano. A dnes
to tolik potřebujeme: citlivost ducha,
zralost ducha, potřebujeme moudré
starší, zralé duchem, kteří nám
dodávají naději pro život!

RadioVaticana.cz / Rome
Reports



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/verne-
cekani-bystri-smysly-duse/ (10.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/verne-cekani-bystri-smysly-duse/
https://opusdei.org/cs-cz/article/verne-cekani-bystri-smysly-duse/

	Věrné čekání bystří smysly duše

