
opusdei.org

Věřící laici a nová
evangelizace

Nová evangelizace je úkolem
všech – laiků i duchovních –,
jelikož je posláním samotné
církve. Každý tento úkol plní
podle toho, jakou má v církvi
úlohu, a svá slova doprovází
svědectvím autentického
křesťanského života.

03.07.2019

Nová evangelizace, k níž dali podnět
Jan Pavel II. a Benedikt XVI., nás
odkazuje na vlastní poslání církve,
jež lze shrnout právě do předávání



evangelia ( traditio Evangelii ).
„Evangelia“ chápaného nejen ve
smyslu noetickém, ale i ve smyslu
globálním, pavlovském, jako „ Boží
moc, která přináší záchranu každému,
kdo věří “ (srov. Řím 1,16). Na novou
evangelizaci zemí a prostředí v
minulosti již evangelizovaných, nyní
však převážně sekularizovaných,
jsou kladeny zvláštní požadavky,
které nezbytně souvisí s trvalým
spasitelským posláním církve. Složitá
realita, v níž žijeme, vyžaduje
zároveň změnu v pastoračních a
apoštolských iniciativách, aby lépe
odpovídaly na výzvy moderní a
postmoderní doby.

Účast laiků na evangelizaci

Jedním z rozměrů královského
kněžství laiků, o němž hovoří sv. Petr
(srov. 1Petr 2, 4–10), je prorocká
činnost: „… abyste rozhlašovali, jak
veliké věci vykonal ten, který vás
povolal ze tmy ke svému



podivuhodnému světlu “ (tamtéž).
Tímto rozhlašováním je předávání
evangelia. Účast laiků na poslání
církve nespočívá jen a pouze v účasti
na úloze duchovních, i když se na ní
mohou podílet, a někdy je to i
vhodné. Duchovní nemohou
obsáhnout celé poslání církve; i oni
se na něm jen podílejí. Jak jedněm,
tak druhým náleží břemeno i čest
celého poslání církve, traditio
Evangelii . Každý však toto poslání
naplňuje jen částečně, podle toho,
jakou má v církvi úlohu.

Specifičnost účasti laiků na nové
evangelizaci byla v konstituci Lumen
gentium 2. vatikánského koncilu
vyjádřena takto: „ Kristus, veliký
prorok, hlásal Otcovo království
svědectvím života a mocí slova.
Dokud se plně nezjeví ve své slávě,
vykonává svůj prorocký úřad nejen
prostřednictvím hierarchie učící jeho
jménem a mocí, ale též
prostřednictvím laiků; proto je



ustanovuje svými svědky a vybavuje
smyslem pro víru a milostí slova, aby
síla evangelia zářila v každodenním
životě, rodinném i společenském
“ (Lumen gentium, 35). Evangelizační
schopnost a odpovědnost ( munus
propheticum ) nebyla věřícím laikům
delegována církevní hierarchií, ale
přímo Ježíšem Kristem skrze křest a
biřmování.

Smysl pro víru ( sensus fidei ), který 
Lumen gentium uvádí jako
bezprostřední zdroj prorocké
činnosti věřících laiků, znamená
schopnost, kterou víra v Boha a dary
Ducha svatého dávají věřícímu, aby
mohl přijmout zjevené pravdy, aby
dokázal snadno rozlišovat, co je a co
není v souladu se zjevením, aby do
hloubky porozuměl tomu, co toto
zjevení zahrnuje (ne skrze
teologickou úvahu, ale spontánně,
jakousi přirozenou schopností), a aby
aplikoval víru na život. Zakořenění
prorocké činnosti laiků ve smyslu pro



víru rovněž ozřejmuje, že věnovat se
prorocké činnosti neznamená
účastnit se poslání učitelského úřadu
církve, neboť to přísluší církevní
hierarchii, ale podílet se přímým
způsobem na prorockém úřadu ( 
virtus) Ježíše Krista, přičemž se tomu
děje „ pod vedením posvátného
učitelského úřadu církve “ ( Lumen
gentium , 12).

Milost slova , o níž Lumen gentium
také hovoří, není jen a pouze otázkou
přitažlivosti či přesvědčivosti v
mluvení, ale především otázkou
pomoci Ducha svatého. Ten, aniž by
evangelizujícímu slovu laiků udělil
oficiální autoritu, z něj činí nástroj
Božího slova, tedy nejen přenašeče
informací, ale i působivou sílu při
předávání víry, která zachraňuje.

Zásadní závislost evangelizačního
úkolu na víře a pomoci Ducha
svatého, odkazuje na
nepostradatelnou službu, kterou



laikům mohou a mají poskytovat
pouze služebníci církve hlásáním
Božího slova s pravomocí Krista v
jeho rozmanitých formách a skrze
slavení svátostí. Církev je organicky
uspořádaný kněžský lid, který
prostřednictvím různých vzájemně
provázaných funkcí plní ve světě své
poslání.

V běžném rodinném a
společenském životě

Věřící laici se své evangelizační
činnosti věnují v rámci běžného
života, jak čteme v již zmiňované
pasáži dogm. konst. Lumen gentium .
Je tomu tak proto, že (slovy toho,
koho Jan Pavel II. označil za
předchůdce učení 2. vatikánského
koncilu o laickém stavu) „ specifická
účast laiků na poslání církve spočívá
právě v bezprostředním, přímém
posvěcování ab intra, světských
skutečností, časného řádu, světa “ (sv.



Josemaría Escrivá de Balaguer,
Rozhovory, 9).

Laici se stejně jako církevní pastýři
podílí svou prorockou činností na 
munus propheticum Christi , přičemž
Kristus zjevuje Boha nejen svými
slovy, ale i skutky. Proto – tedy ne jen
kvůli lidskému úspěchu – má být
evangelizace uskutečňována
prostřednictvím svědectví života a
slova. Evangelizace laiků se kromě
toho vyznačuje vlastní
charakteristikou – a zvláštní
účinností –, protože je
uskutečňována uprostřed světských
skutečností.

Věřící laici mohou v běžném životě, s
jeho rodinnými, pracovními a
společenskými vztahy,
nejrůznorodějším způsobem
spojovat svědectví života se slovem
hlásajícím evangelium, a tak podle
svých možností přispívat k utváření
společenských a pracovních institucí,



sdělovacích prostředků atd. podle
Kristova ducha. Zvláště důležité je
předávání evangelia v osobním a
upřímném přátelském rozhovoru – 
jako na způsob kvasu v těstě
(Apostolicam actuositatem, 2).

Tento způsob předávání evangelia je
zvláště účinný vzhledem k jedné
důležité antropologické skutečnosti,
a tou je meziosobní dialog, v němž se
člověk snaží předat druhé osobě
obdržené dobro. Apoštolský dialog je
přirozeně navazován tam, kde
existuje upřímné přátelství. Nejedná
se o zneužívání přátelství, ale o to
umožnit přátelům, aby také měli
podíl na velkém dobru, jímž je víra v
Krista. Jak připomněl Benedikt XVI. v
homilii, kterou pronesl při zahájení
svého pontifikátu: „ Není nic
krásnějšího, než když k nám dospěje a
když nás překvapí evangelium,
Kristus. Není nic krásnějšího, než
poznat Ho a předávat druhým
přátelství s Ním .“ (24. dubna 2005).



Předávání evangelia vždy vyžaduje –
a především to platí v osobním
rozhovoru – úctu k soukromí a
svobodě druhého, neboť tak si to
žádá spravedlnost a láska. Opak, tedy
snaha vnucovat druhému
podvodným nebo násilným
způsobem vlastní přesvědčení, je v
evidentním rozporu s duchem
evangelia. Takovýto druh
proselytismu (který nerespektuje
svobodu) je naprosto nepřijatelný. A
přece je proselytismus v původním
smyslu nejen dobrá věc, ale také
nezbytný požadavek evangelizačního
poslání, které Ježíš Kristus svěřil
svým učedníkům. Mezi křesťany
proto také slovo proselytismus vždy
znamenalo a často znamená
misionářskou činnost. Dokonce i v
oblasti občanského práva a politiky
je proselytismus uznáván jako
pozitivní složka vnitřně vlastní
náboženské svobodě.



Jak čelit výzvám odkřesťanštěné
společnosti

Nová evangelizace v zemích s
původně křesťanskou tradicí musí
čelit závažným, složitým a
různorodým výzvám. Nejradikálnější
z nich je šíření ateismu a jeho
nejrůznějších teoretických projevů a
náboženská lhostejnost, která
ohrožuje víru nemalého počtu
pokřtěných, u nichž jejím působením
dochází přinejmenším ke ztrátě
smyslu existence Boha v osobním
životě. Způsobů řešení je mnoho, v
každém případě je však důležité, aby
každý chápal a učil druhé, že
evangelium není jen a pouze soubor
pravd a mravních zásad, že není
pouhým systémem myšlení a
chování. Evangelium je především
samotný Ježíš Kristus (srov. 1 Ko 1,
24).

 K existenci Boha lze, byť s obtížemi,
dojít samotným rozumem, proto



může být někdy v nové evangelizaci
užitečné soustředit se na velkou
filozofickou otázku existence Boha.
To hlavní však je seznámit lidi s
Ježíšem Kristem zemřelým a
zmrtvýchvstalým a ukázat
historickou pravdu o jeho vzkříšení,
neboť to je ten nejpádnější důkaz
existence Boha. Naší snahou není
vyjmenovávat zde všechny teoretické
a praktické výzvy, s nimiž je nová
evangelizační činnost laiků a celé
církve konfrontována. Jednu
poměrně radikální výzvu
představuje relativistická mentalita
se svými mnohačetnými projevy. Při
evangelizaci je vždy dobré začínat u
společně sdílených bodů, na nichž lze
postavit upřímný dialog. Tak je tomu
například s všeobecným povědomím
o existenci lidských práv. Není nijak
těžké dokázat, že pokud nejsou
uznávány absolutní hodnoty – a v
konečném důsledku Bůh –, postrádá
svůj smysl i pojem lidských práv.
Samotné právo se pak stává jen 



dekorativním aparátem moci , jak
prohlásil Karel Marx.

Abychom mohli všem těmto výzvám
čelit, potřebujeme solidní doktrinální
formaci. Jen ta ale nestačí. Slovo a
dialog při evangelizaci a v osobním
apoštolátu má být doprovázeno
svědectvím autentického
křesťanského života, k němuž je
zapotřebí intenzivní svátostný život,
založený na křtu, síle biřmování,
eucharistii, pokání a modlitbě. To vše
je pro ztotožnění s Ježíšem Kristem,
které v laicích probouzí apoštolskou
odpovědnost, naprosto nezbytné. Jak
nedávno napsal Benedikt XVI., mají
si být laici vědomi toho, že „ Caritas
Christi urget nos“ (2 Kor 5,14):
Kristova láska naplňuje naše srdce a
pobízí nás k tomu, abychom
evangelizovali. Tak jako v minulosti
nás i dnes posílá na cesty světa,
abychom zde hlásali evangelium všem
národům na zemi (srv. Mt 28,19)“
(Porta fidei, 7).



Autorem článku je Mons.
Fernando Ocáriz, prelát Opus
Dei. Vicekancléř Papežské
univerzity Svatého kříže a
poradce Kongregace pro klérus
a Papežské rady pro novou
evangelizaci.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/verici-
laici-a-nova-evangelizace/ (25.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/verici-laici-a-nova-evangelizace/
https://opusdei.org/cs-cz/article/verici-laici-a-nova-evangelizace/

	Věřící laici a nová evangelizace

