
opusdei.org

Velký neznámý, část
I.

Homilie zakladatele Opus Dei
ze slavnosti Seslání Ducha
svatého 25. května 1969, která
byla uveřejněna v knize Jít s
Kristem. Část první

28.05.2020

127 Vyprávění Skutků apoštolů o
událostech, které se staly o letnicích,
kdy Duch svatý sestoupil v podobě
ohnivých jazyků na apoštoly našeho
Pána, nám ukazují, jak se projevuje
Boží síla, s kterou církev začala svou
cestu ke všem národům. Ten den se



jasně ukázalo, že Kristus – svou
poslušností, obětí na kříži a svým
vzkříšením – zvítězil nad smrtí a nad
hříchem.

Učedníci, kteří byli už dříve svědky
slávy vzkříšeného Ježíše, poznali
sami na sobě sílu Ducha svatého:
jejich rozum i srdce jsou otevřeny
novému světlu. Následovali Krista s
vírou a přijali jeho učení, ale ne vždy
byli schopni pochopit jeho pravý
smysl: bylo třeba, aby přišel Duch
pravdy, je naučí chápat všechny ty
věci (srov. Jan 16,12–13). Věděli, že
jen u Ježíše mohou nalézt slova
věčného života, a byli odhodláni jít
za ním a dát za něho život. Byli však
slabí, a když nastala hodina zkoušky,
utekli a nechali ho samotného. V den
letnic toto vše končí: Duch svatý,
který je Duchem síly, je učinil
silnými, spolehlivými, statečnými.
Slova apoštolů teď znějí hlasitě a
zvučně po celém Jeruzalémě.



Muži i ženy, kteří přišli z
nejrůznějších krajin na tyto dny do
města, s úžasem naslouchají. My
Parthové, Médové, Elamité, obyvatelé
Mezopotámie, Judska a Kapadokie,
Pontu a Asie, Frýgie a Pamfýlie,
Egypta a libyjského kraje u Kyrény,
my, kteří jsme připutovali z Říma, židé
i proselyté, Kréťané i Arabové:
slyšíme, jak našimi jazyky hlásají
velké Boží skutky (Sk 2,9–11). Tyto
zázraky, které se dějí před jejich
zraky, je vedou k tomu, že věnují
pozornost apoštolskému kázání.
Tentýž Duch svatý, který zapůsobil
na učedníky Páně, se dotkl i jejich
srdcí a přivedl je k víře.

Svatý Lukáš nám vypráví, že po
Petrově kázání o Kristově
zmrtvýchvstání za ním mnozí, kteří
ho obklopovali, přišli a ptali se: 
Bratři, co máme dělat? A apoštol jim
odpověděl: Obraťte se! A každý z vás
ať se dá pokřtít ve jménu Ježíše Krista,
aby vám byly odpuštěny hříchy, a jako



dar dostanete Ducha svatého (…) A
ten den se k nim přidalo na tři tisíce
lidí. Tím končí tento posvátný text (Sk
2,37–41).

Slavnostní příchod Ducha svatého o
letnicích nebyla jen nějaká ojedinělá
událost. Téměř na každé stránce 
Skutku apoštolů se o něm mluví –
mluví se o tom, jak vede a řídí život a
skutky prvního křesťanského
společenství a povzbuzuje je: to on
inspiruje kázání svatého Petra (srov.
Sk 4,8), to on utvrzuje učedníky ve
víře (srov. Sk 4,31), to on zpečeťuje
svou přítomností, že jsou povoláni i
pohané (srov. Sk 10,44–47), to on
posílá Šavla a Barnabáše do dalekých
krajů, aby otvírali nové cesty
Ježíšovu učení (srov. Sk 13,2–4).
Jedním slovem: jeho přítomnost a
působení lze pozorovat všude.

Letnice dnes

128 Tato skutečnost, s kterou nás
seznamuje text Písma svatého, není



jen nějakou vzpomínkou na
minulost, na jakýsi zlatý věk církve.
Je to, přes všechny slabosti a hříchy
každého z nás, i skutečná událost, ke
které dochází v dnešní církvi i církvi
všech dob. A já budu prosit Otce, a dá
vám jiného Přímluvce, aby s vámi
zůstal navždy (Jan 14,16). Ježíš splnil
své sliby: vstal z mrtvých, vstoupil na
nebesa a ve spojení s věčným Otcem
nám posílá Ducha svatého, aby nás
posvěcoval a dával nám život.

Boží síla a moc osvěcuje tvář země.
Duch svatý, přítomen stále v Kristově
církvi, jí pomáhá, aby byla – vždy a
ve všem – znamením pro všechny
národy a hlásala lidstvu Boží
milosrdenství a lásku (srov. Iz 11,12).
Ať jsou naše meze sebevětší, můžeme
se s důvěrou dívat k nebi a neustále
být naplněni radostí: Bůh nás miluje
a osvobodí nás od našich hříchů.
Přítomnost a působení Ducha
svatého v církvi je zárukou a
příslibem věčného štěstí, oné radosti



a pokoje, které nám Bůh chystá na
věčnosti.

I my, stejně jako ti, kteří tehdy v den
letnic přistoupili k svatému Petrovi,
jsme byli pokřtěni. Ve křtu se náš
Otec Bůh ujal našich životu, napojil
nás na Kristův život a poslal nám
Ducha svatého. Pán, říká Písmo
svaté, nás spasil v koupeli
znovuzrození a obnovení Duchem
svatým. Toho na nás vylil v hojnosti
skrze našeho spasitele Ježíše Krista,
abychom – ospravedlněni jeho milostí
– dostali jako dědictví vytoužený
věčný život (Tit 3,5–7).

Zkušenost naší slabosti a našich
poklesků, nesváry, které mohou vést
k bolestné podívané na malost nebo
dokonce ubohost některých lidí, kteří
se nazývají křesťany, zdánlivé
ztroskotání nebo dezorientace
některých apoštolských akcí, to
všechno – potvrzuje to skutečnost
hříchu a lidského omezení – může



být zkouškou naší víry a vyvolat
pokušení a pochybnosti: kde je Boží
síla a moc? To je chvíle, kdy bychom
měli začít něco dělat, vzbuzovat
naději, a tak se snažit o upevňování
své věrnosti.

129 Dovolte, abych vám vyprávěl, co
se mi stalo před mnoha lety. Jednou
mi jeden můj přítel, člověk dobrého
srdce, ale nevěřící, ukázal mapu
světa a řekl: Podívejte, od severu k
jihu, od východu až na západ. Na co
se mám podívat? zeptal jsem se.
Odpověděl: Na Kristovo fiasko. Celá
staletí se snaží, aby lidé žili podle jeho
učení, a podívejte se na výsledky. V
první chvíli jsem pocítil smutek:
pomyšlení na to, že je dosud tolik lidí,
kteří neznají Pána, a že mezi těmi,
kteří ho znají, je mnoho takových,
kteří žijí, jako by ho neznali, je
opravdu velká bolest.

Ale tento pocit trval jen chvíli. Pak
byl vystřídán pocitem lásky a



vděčnosti, protože Ježíš přece chtěl,
aby každý člověk spolupracoval na
jeho vykupitelském díle svobodně.
Ne, Kristus neutrpěl fiasko: jeho život
i jeho učení stále obnovují tvář světa.
Jím získané vykoupení je dostačující
a hojné.

Bůh nechce otroky, ale děti a
respektuje naši svobodu. My pak
máme účast na tomto neustále
uskutečňovaném díle vykoupení:
Kristus chce, abychom – podle
působivých slov svatého Pavla –
doplňovali na svém těle to, co ještě
zbývá vytrpět pro Corpore eius, quod
est Ecclesia, k prospěchu jeho Těla, to
je církve (srov. Kol 1,24).

Stojí to za to dávat v sázku život,
zcela se vydat, abychom tak
odpověděli na lásku a důvěru, kterou
v nás Bůh vkládá. Především stojí za
to rozhodnout se a brát vážně svou
křesťanskou víru. V Krédu
vyznáváme, že věříme v Boha Otce



všemohoucího, v jeho Syna, Ježíše
Krista, který zemřel a byl vzkříšen, v
Ducha svatého, Pána a Dárce života.
Vyznáváme, že jedna svatá, obecná a
apoštolská církev je tělem Kristovým,
oživovaným Duchem svatým.
Radujeme se z odpuštění hříchů a z
naděje na budoucí vzkříšení.
Pronikají však tyto pravdy až do
hloubi našich srdcí nebo zůstávají
jen na rtech? Božské poselství
vítězství radosti a pokoje
svatodušních svátků by mělo být
neotřesitelným základem myšlení,
jednání i života každého křesťana.

Boží síla a lidská slabost

130 Non est abbreviata manus
Domini, není krátká Hospodinova
ruka (Iz 59,1). Bůh je dnes jako i v
jiných dobách stále stejně mocný,
stejná je i jeho velká láska k lidem.
Naše víra nás učí, že všechno
tvorstvo, pohyb země i pohyb hvězd,
ušlechtilá lidská činnost, veškerý



dějinný pokrok – jedním slovem
všechno – je od Boha a k Bohu
směřuje.

Může se stát, že nerozpoznáme
působení Ducha svatého, protože
Bůh nám nedá poznat své plány a
protože lidský hřích zatemňuje a
zahaluje Boží dary. Ale víra nám
připomíná, že Bůh stále působí: to on
nás stvořil a udržuje nás při životě,
on svou milostí vede všechno
tvorstvo ke svobodě a slávě Božích
dětí (srov. Řím 8,21).

Proto křesťanská tradice shrnuje
postoj, který bychom měli zaujmout
k Duchu svatému, do jediného slova:
poslušnost. Máme být citliví na
podněty, kterými Duch Boží působí v
našem okolí i v nás samých, měli
bychom citlivě vnímat dary, které
uděluje, hnutí a instituce, které
vyvolává v život, naslouchat a
reagovat na pohnutky a rozhodnutí,
kterým dává vzniknout v našem



srdci. Duch Svatý uskutečňuje ve
světě Boží dílo. On je, jak říká
liturgický hymnus, dárce milostí,
světlo srdcí, host duší, poskytuje
odpočinek po práci, útěchu v pláči.
Bez jeho pomoci člověk ztrácí
nevinnost a sílu, neboť on smývá to,
co je poskvrněno, on uzdravuje to, co
je nemocné, on zahřívá to, co je
studené, on napravuje to, co je
pokřiveno, on vede lidi k přístavu
spásy a věčné radosti.

Ale tato víra v Ducha svatého by
měla být pravá a úplná: ne nějaká
mlhavá víra v jeho přítomnost ve
světě, ale vděčné přijímání všech
znamení a událostí, se kterými
zvláštním způsobem spojuje svou
sílu. Až přijde Duch pravdy – řekl
Ježíš – on mě oslaví, protože z mého
vezme a vám to oznámí (Jan 16,14).
Duch svatý je duch poslaný Kristem,
aby v nás mohlo působit posvěcení, o
které se nám on zasloužil zde na
zemi.



Nemůže tedy existovat víra v Ducha
svatého, jestliže neexistuje víra v
Krista, v Kristovo učení, v Kristovy
zázraky, v Kristovu církev. Není v
souladu s křesťanskou vírou ten, kdo
opravdu nevěří v Ducha svatého, kdo
nemiluje církev, kdo v ni nemá
důvěru, ten, komu vyhovuje jen
ukazovat na chyby a omezenost
jejích představitelů, ten, kdo ji soudí
zvenčí a není schopen cítit se jejím
synem. Také chci připomenout, jak je
důležité a hojné působení božského
Utěšitele při každé mši svaté, kdy
kněz zpřítomňuje na oltáři
kalvárskou oběť.

131 My křesťané nosíme velký
poklad milosti v nádobě hliněné
(srov. 2 Kor 4,7). Bůh svěřil své dary
křehké a slabé lidské svobodě a, i
když nám Boží síla pomáhá, naše
smyslnost, naše pohodlnost a naše
pýcha je často odmítají a my
upadáme do hříchu. Já osobně při
mnoha příležitostech, když recituji



Krédo a vyznávám svou víru v jednu,
svatou, všeobecnou a apoštolskou
církev, už více než čtvrt století
dodávám: přesto všechno. Když s
někým mluvím o tomto svém zvyku a
on se pochopitelně zeptá, na co
narážím, odpovím: na své i tvé
hříchy.

To všechno je pravda, ale nijak to
neopravňuje soudit církev lidským
způsobem, bez víry, a zaměřit se
pouze na lepší či horší vlastnosti
určitých duchovních nebo některých
křesťanů. Takto jednat znamená
zůstávat na povrchu. Na církvi není
nejdůležitější to, jací jsme my lidé,
ale to, co dělá a jak působí Bůh.
Církev je Kristus mezi námi; Bůh,
který přichází k lidstvu, aby ho
spasil, nás volá svým zjevením,
posvěcuje nás svou milostí, neustále
nám pomáhá svou milostí v malých i
velkých zápasech každodenního
života.



Můžeme pochybovat o lidech a nikdo
z nás si nemůže být jist sám sebou,
proto bychom měli každý den
zakončit pokorným mea culpa, to je
upřímným a důkladným zpytováním
svědomí a lítostí. Ale nemáme právo
pochybovat o Bohu. Pochybnost o
církvi, o jejím božském původu, o
spasitelné účinnosti jejího hlásání, o
jejích svátostech, znamená
pochybovat o Bohu, znamená to
nevěřit plně ve skutečný příchod
Ducha svatého.

Dokud Kristus nebyl ukřižován – píše
sv. Jan Zlatoústý – neexistovalo
smíření. A dokud tedy neexistoval
smír, nebyl poslán Duch svatý...
Nepřítomnost Ducha svatého byla
znamením Božího hněvu. Nyní, když
ho vidíš přicházet, nepochybuj o
smíření. Ale kdyby se někdo zeptal:
Kde je nyní Duch svatý? Bylo přece
možno mluvit o jeho přítomnosti,
když se děly zázraky, když byli kříšeni
mrtví a uzdravováni malomocní. Jak



máme vědět, že i nyní je opravdu
přítomen? Nedělejte si starosti!
Dokáži vám, že Duch svatý je i nyní
mezi námi...

Kdyby neexistoval Duch svatý,
nemohli bychom říkat: Ježíš je
Pán,protože jenom pod vlivem Ducha
svatého může někdo říci: „Ježíš je
Pán“ (1 Kor 12,3). Kdyby neexistoval
Duch svatý, nemohli bychom se modlit
s důvěrou. Když se modlíme, říkáme
přece: Otče náš, jenž jsi na nebesích
(Mt 6,9).Kdyby neexistoval Duch svatý,
nemohli bychom nazývat Boha Otcem.
Jak to všechno víme? Neboť Apoštol
nás učí: Protože jste synové, poslal
nám Bůh do srdce Ducha svého Syna,
Ducha, který volá: „Abba, Otče!“ (Gal
4,6).

Když tedy vzýváš Boha Otce, vzpomeň
si, že to byl Duch svatý, který ti vložil
do duše tuto modlitbu. Kdyby
neexistoval Duch svatý, církev by
postrádala slova moudrosti a vědění,



protože je psáno: Duch dává dar
moudrosti (1 Kor 12,8)... Kdyby Duch
svatý nebyl přítomen, církev by
neexistovala. Ale jestliže církev
existuje, je jisté, že Duch svatý je v ní
přítomen.

Trvám na tom, že přes všechny lidské
nedostatky a slabosti je církev
znamením a jistým způsobem – ne v
teologickém smyslu, jak je
dogmaticky definována podstata
sedmi svátostí Nové úmluvy – jakousi
univerzální svátostí Boží přítomnosti
ve světě. Být křesťanem znamená být
obnoven Bohem a poslán k lidem
hlásat jim spásu. Kdybychom měli
pevnou a živou víru a statečně
hlásali Krista, viděli bychom, jak se
před našima očima dějí zázraky jako
za dob prvních apoštolů.

Protože i v dnešní době se navrací
zrak slepým, kteří ztratili schopnost
dívat se k nebi a vidět Boží divy; i
dnes se osvobozují kulhaví a chromí,



kteří byli svázáni svými vášněmi a
jejichž srdce neuměla milovat; i dnes
opět slyší hluší, kteří nechtěli nic
vědět o Bohu; opět mluví němí, kteří
měli jazyk sevřený do kleští, protože
nechtěli vyznat své hříchy; i dnes
jsou přiváděni k životu mrtví, kterým
hřích rozvrátil život. Stále znovu si
můžeme ověřovat, že Boží slovo je
(plné) života a síly, ostřejší než každý
dvojsečný meč (Žid 4,12), a stejně jako
první křesťané se radujeme a
obdivujeme sílu Ducha Svatého a
jeho působení na lidský rozum i vůli.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/velky-

neznamy-cast-i/ (07.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/velky-neznamy-cast-i/
https://opusdei.org/cs-cz/article/velky-neznamy-cast-i/

	Velký neznámý, část I.

