
opusdei.org

Vděčnost nás
podněcuje k boji

Jaké jsou opravdové důvody
jednání křesťana? Co hledáme,
když říkáme, že chceme být
lepšími? Boj se musí soustředit
na Boha, ne na nás, jak
zdůrazňuje tento text.

04.08.2020

„Je to jako s jedním člověkem, který
se chystal na cesty: zavolal si
služebníky a svěřil jim svůj majetek.
Jednomu dal pět hřiven, druhému
dvě a třetímu jednu, každému podle
jeho schopností, a odcestoval“ (Mt



25,14-15). Ježíšův příběh o hřivnách
je nám důvěrně známý a, stejně jako
celé Písmo, nikdy nás nepřestává
vyzývat k většímu pochopení našeho
života vztahu s Bohem.

Podobenství v podstatě hovoří o
člověku, který velkoryse svěřuje
značnou část svého bohatství třem
svým služebníkům. Při tom s nimi
nejedná jako s pouhými služebníky,
ale zapojuje je do svých obchodních
záležitostí. Z tohoto pohledu se zdá,
že právě sloveso svěřovat je zde
vhodné: nedává jim podrobné
instrukce s tím, co přesně mají dělat.
Nechává to na nich. Soudě podle
jejich reakce – nasazení, se kterým se
snaží bohatství svého pána rozhojnit
– dva z nich to pochopili okamžitě.
Gesto svého pána vnímali jako projev
důvěry. Mohli bychom dokonce říci,
že je považovali za znamení lásky, a
proto se mu snažili s láskou zavděčit,
ačkoliv jim nebylo zadáno více
požadavků nebo podmínek. „Ten,



který dostal pět hřiven, hned šel,
podnikavě jich využil a vyzískal pět
dalších“ (Mt 25,16). Stejně tak ten,
který měl dvě hřivny, získal další
dvě.

Třetí služebník však vnímá něco
zcela jiného. Cítí, že je vystaven
zkoušce a že tedy nesmí selhat. Pro
něj je ze všeho nejdůležitější neučinit
chybné rozhodnutí. „Ten, který
dostal jednu, šel, vykopal v zemi
jámu a peníze svého pána ukryl“.
Bojí se toho, aby se svému pánu
neznelíbil, i důsledků, které by z jeho
pohledu mohly z jeho hněvu
vyplynout. Proto říká: „Pane, vím, že
jsi tvrdý člověk; sklízíš, kde jsi nesel,
a sbíráš, kde jsi nerozsypal: Měl jsem
strach, a proto jsem šel a tvou hřivnu
ukryl v zemi. Tady máš, co ti
patří“ (Mt 25,24-25). Protože má za
to, že jeho pán je tvrdý a
nespravedlivý, nevnímá, že mu bylo
něco svěřeno. Považuje to za
obtížnou zkoušku, nikoliv za



příležitost. A protože v této zkoušce
nechce selhat, raději s majetkem a
zájmy jiné osoby nakládá nejjistějším
možným způsobem. Výsledkem je
chladný a lhostejný postoj: „Tady
máš, co ti patří“ (Mt 25,25).

Tyto dvě zcela rozdílné reakce nám
mohou pomoci zamyslet se nad tím,
jak odpovídáme na to, co nám Bůh,
náš Otec,svěřil: náš život a naše
křesťanské povolání. Obojí má v jeho
očích nesmírnou hodnotu a On to
vložil do našich rukou. Jaká je naše
odpověď?

Bojujme z vděčnosti, nikoliv ze
strachu

Pro první dva služebníky z
podobenství byla důvěra jejich pána
skutečným darem. Věděli, že si to
nezaslouží, neměli právo od něj
očekávat podobný úkol. Novým
způsobem pochopili, že vztah s jejich
pánem není založen na úspěchu
nebo selhání v tom, co dělají, nýbrž



na tom, jak na ně pohlíží. Kromě
toho, že věděl, kým v
současnostiskutečně jsou, byl
schopen také vytušit, kým by mohli
být. Z tohoto pohledu si lze snadno
představit hluboký pocit věčnosti,
který v jejich srdcích vytryskl. Pohled
naděje je skutečným darem a
nejpřirozenější odpovědí na tento
dar je chtít se něčím odvděčit.

Pokud si toto neuvědomujeme,
můžeme podcenit důležitost boje ve
svém křesťanském životě. Jestliže se
snažíme dosáhnout úspěchu proto,
abychom si zasloužili být milováni,
jen velice obtížně nám boj poskytne
opravdový pokoj. Snažit se být
milován, třebaže nevědomě, vždy
znamená, že selhání a nezdary vedou
k hluboké malomyslnosti nebo v
horším případě k tomu, že se duše
zmocní hořkost. Avšak pokud je
základem boje vděčnost, pomáhá
nám tohoto nebezpečí se vyvarovat.



Z podobenství rovněž vysvítá, že
první dva služebníci vnímali v tomto
daru poslání, a to poslání jedinečné a
osobní. Pán, jak je řečeno, dal
každému „podle jeho schopností“ (Mt
25,15). Je málo pravděpodobné, že by
služebníci měli z dřívějška zkušenost
s investováním a správou velkého
množství majetku. Avšak tím, že jim
důvěřoval a pohlížel na ně podle
toho, kým se mohou stát, je pán ve
skutečnosti povolal k tomu, aby byli
víc, aby se snažili dojít tam, kde
dosud nejsou. Jinak řečeno, s tímto
darem jim bylo uděleno zcela
zvláštní poslání. A protože tento dar
touto optikou vnímali, byli
povzbuzeni a odhodláni naplnit
očekávání tohoto povolání. Přijali
záležitosti svého pána za své a snažili
se podniknout něco, s čím zatím
neměli zkušenost. Z vděčnosti se
rozhodli učit, růst a být na sebe
nároční, bez ohledu na případné
obavy.



Stejně jako v podobenství povolává
Bůh Otec každého z nás podle toho,
kým On vidí, že se můžeme stát. Toto
je to nejdůležitější a něco, co chceme
znovu objevit ve své modlitbě: jak
nás vidí Bůh a ne jak na sebe
pohlížíme my sami. Chceme se ujistit,
že náš boj se soustředí na něj, ne na
nás. Právě proto, že si mohu být jistý
Božím postojem ke mně, můžu
zapomenout sám na sebe a odhodlat
se rozvíjet, přispívat k růstu
bohatství, které mi bylo svěřeno k
jeho slávě a k užitku druhých. Tento
boj nám dá růst ve ctnosti víry,
naději a lásky a ve všech lidských
ctnostech, které nám umožní
znamenitě pracovat a být
opravdovými přáteli svých přátel.

Boj inspirovaný Ježíšovým
příkladem

Každý z nás touží po pokoji a úlevě,
odpočinku od veškerého úsilí. Ježíš
tomu dokonale rozumí, a proto nás



vyzývá: „Pojďte ke mně, všichni, kdo
se lopotíte a jste obtíženi, a já vás
občerstvím. Vezměte na sebe mé jho
a učte se ode mě, neboť jsem tichý a
pokorný srdcem, a naleznete pro své
duše odpočinek. Vždyť mé jho netlačí
a mé břemeno netíží“ (Mt 11,28-30).
Tento odpočinek plně zakusíme na
konci věků, až budeme vzkříšeni a
celé stvoření se naplní Bohem, tak
jako vody pokrývají moře (srov. Iz
11,9). V současné době však pokoj a
odpočinek, který nám Ježíš nabízí,
úzce souvisí s nutností vzít na sebe
své jho a bojovat o to, abychom jej
následovali. „Kdo chce jít za mnou, ať
zapře sám sebe, vezme svůj kříž a
následuje mě“ (Mk 8,34). Ježíšova
slova nejsou přísným, svévolně
vnuceným požadavkem, ale naopak
zdrojem nesmírné útěchy. Kristus jde
před námi a na vlastním těle zakouší
nároky, obavy a bolesti, které
vyvstávají ve světě poznamenaném
hříchem, když svobodně odpovídá na
volání Otce. Ježíš nás nevyzývá k boji



z dálky, ale byl zde dříve než my,
vždy nás předchází. „Náš velekněz
není takový, že by nebyl schopen mít
soucit s námi, slabými. Naopak!
Vždyť on sám byl vyzkoušen ve všem
možném jako my, ale nikdy se
nedopustil hříchu. Přistupujme tedy
s důvěrou k trůnu milosti, abychom
dosáhli milosrdenství a nalezli
milost, kdykoli potřebujeme
pomoci“ (Žid 4,15-16). Pán nám
navrhuje něco, co již sám prožil.

V podobném duchu, jako Šimon z
Cyrény nesl kříž s Ježíšem,
povzbuzuje svatý Josemaría každého
z nás, abychom ve svém životě
objevili, jak být cyrénští: „Pro
milujícího člověka neznamená žádné
neštěstí, když se dobrovolně stane
Kristovým Šimonem Cyrenským,
který se ocitá tak blízko jeho
bolestnému lidství proměněnému v
pouhou trosku; dává mu to jistotu, že
Bůh je blízko a že žehná za tuto jeho
volbu“1. Objevné je to, že ve svém



boji – který bych stejně jako Šimon
mohl považovat za nespravedlivý –
pokračuji spolu s Ježíšem. Jde o to být
s ním spojen v přítomném okamžiku,
ve svém úsilí, a nejen tehdy, když se
mi daří. Dobrovolně jej přijmout jako
nedílnou součást daru mého
křesťanského povolání předpokládá
otevřít se přesvědčení, že sám Ježíš
vyvíjí snahu ve mně a se mnou. Proto
„už neponeseme jen tak nějaký kříž,
ale objevíme, že je to kříž Kristův a
budeme mít útěchu, že Spasitel se
postará o to, aby nám jeho tíhu
ulehčil“2.

Zároveň nás Pán také vyzývá,
abychom vnímali důsledky života,
který objímá kříž: vítězství nad
hříchem a nad smrtí a jeho oslavení
Otcem. Díky zmrtvýchvstání máme v
Ježíši zcela nezlomný důkaz hodnoty,
kterou má snaha být věrný tomu, co
nám náš Bůh Otec svěřil. Svatý Pavel
nám sděluje: „Nynější lehké břemeno
utrpení zjednává nám nad každou



míru věčnou tíhu slávy“ (2 Kor 4,17).
U Ježíše můžeme hledět na kříž a
vidět nikoliv neužitečnou a
nesmyslnou bolest, ale vítězství a
vykoupení. Takto budeme schopni
odůvodnit si nároky a těžkosti, které
nutně vyvstanou, když se snažíme
věrně následovat Krista v jeho
příkladu rozmnožovat a činit
plodným to, co mu Otec svěřil.

Milost boj neodvrací, nýbrž
proměňuje

Služebník, který hřivnu zakopal,
možná pociťoval rozpaky, ba snad byl
dokonce skleslý z úsilí, které
obnášelo to, co viděl dělat své druhy.
Protože měl snahu se s nimi
srovnávat, a možná proto, že se
takového úkolu necítil hoden, hledal
snadnější a jistější cestu. Vykopal
tedy jámu a zahrabal do ní dar, který
mu byl svěřen, i se všemi možnostmi,
které s ním souvisely. Tento základní
námět se opakuje pokaždé, když se



vyhýbáme úsilí a nepohodlí, které
obnáší snaha o cokoliv, co má v
životě cenu. Nesmíme zapomínat, že
boj a úsilí láskyplně hledat dobro
nejsou nespravedlivé ani nahodilé.
Jsou součástí samotné přirozenosti
života, toho života, který Pán
posvětil. Na naší pozemské cestě
dochází ke spojení s Ježíšem právě
skrze svobodný a láskyplný boj o růst
v nadpřirozených a lidských
ctnostech. Milost totiž nenahrazuje
dynamiku, jež je vlastní lidskému
životu, nýbrž spojuje jej s Bohem.

Pokud si to uvědomujeme, nebude
naše snaha a náš boj výrazem
soběstačnosti či neopelagiánství.
Nikdy nesmíme zapomínat, že – jak
napsal svatý Pavel Filipským – „to, že
chcete, i to, že pak jednáte, působí ve
vás Bůh, abyste se mu mohli
líbit“ (Flp 2,13). Boj se tedy s
působením milosti v nás nikterak
nevylučuje. Růst v teologálních
ctnostech není ve své podstatě nic



jiného než láska – božská i lidská – a
svatost je právě „plnost lásky“3.

Svatý Josemaría vyjadřuje tutéž
teologickou pravdu z pohledu
modlitby: „Později, při rozhovoru s
Pánem v modlitbě, jsi pochopil s větší
jasností, že boj je synonymem lásky a
prosil jsi ho o větší lásku, bez strachu
z boje, který tě čeká, protože budeš
bojovat o Něho, s Ním a v Něm“4. Čím
více se budeme snažit žít svůj boj
jako lásku, tím více v nás poroste
touha, aby se tato láska, tento boj
rozhořel. Dokážeme tak překonávat
pokušení zakopat, co jsme dostali, ve
snaze vyhnout se nepohodlí, a místo
toho vše vložíme do úsilí, které toto
poslání nutně obnáší.

Svoboda k růstu, svoboda k učení

Ve svém pastýřském listu z 9. ledna
(roku 2018, pozn. překl.) nám Otec
pomáhá hlouběji se zamyslet nad
úzkým vztahem mezi svobodou a
bojem v našich životech: „Čím jsme



svobodnější, tím více můžeme
milovat. Láska je náročná: ‚všechno
omlouvá, všemu věří, nikdy nad
ničím nezoufá, všecko vydrží‘ (1 Kor
13,7)“5. Zároveň čím více milujeme,
tím se cítíme svobodnější, a to i v
těžkých nebo nepříjemných chvílích.
„Čím je naše láska intenzivnější, tím
jsme svobodnější. Se svobodným
duchem jednáme i tehdy, když
nemáme chuť něco udělat nebo je to
pro nás zvlášť namáhavé, pokud to
děláme z lásky, tedy ne proto, že nás
to baví, ale proto, že chceme“6.

Dokázat dělat i to, do čeho se nám
nechce, rozjasňovat trudnou realitu
slovy „láska“ a „svoboda“,
nevyžaduje žádnou techniku. Spíše se
jedná o hlubokou pravdu našich
duší, kterou je každý z nás zván
objevit. Čím více se ztotožníme s
darem, který nám Bůh udělil, se
svými hřivnami i posláním, tím
ochotněji budeme bojovat, když bude
třeba, abychom tento dar



ochraňovali a rozvíjeli. Pohnutkou
našeho jednání nebude strach ani
tíha povinnosti, nýbrž vděčnost Bohu
a touha odpovídat na jeho Lásku.
„Víra v Boží lásku ke každé ženě a ke
každému muži (srov. 1 Jan 4,16) nás
podněcuje k odpovědi z lásky. My
můžeme milovat, protože On nás
miloval první (srov. 1 Jan 4,10).
Vědomí, že nekonečná Boží Láska je
přítomna nejen u zrodu naší
existence, ale v každém okamžiku,
protože On je s námi spojen
důvěrněji než my sami, nás naplňuje
jistotou“7.

V poslední době se hodně
zapracovalo na tom, aby byl znovu
pochopen význam boje v rámci
integrálního rozvoje osobnosti,
zejména v oblasti profesionální práce
a vzdělávání. „Pomyslete na své
kolegy, kteří vynikají svou
profesionální vážností, svou
poctivostí, svou obětavou službou:
nevěnují snad mnoho hodin dne a



dokonce i noci této práci? Nemáme
se od nich co učit?“8. Jistě se od nich
můžeme naučit lépe bojovat a být tak
svobodní, abychom více milovali.
Navíc ti, kdo lépe bojují, vedou
obvykle otevřený boj. Nepovažují své
schopnosti – své hřivny – za něco
neměnného či předem daného.
Stejně jako první dva služebníci z
Ježíšova podobenství chápou, že to,
co je jim svěřováno, má růst skrze
jejich snahu a boj. Pokud se budeme
tohoto příkladu držet, zjistíme, že boj
sám o sobě stojí za to: protivenství a
těžkosti se již nebudou jevit jako
selhání, nýbrž jako příležitosti k
tomu, abychom se učili a zlepšovali;
nebudeme své úsilí vnímat jako
nedostatečné, ale jako znamení
růstu. Místo toho, abychom se cítili
ublíženi, že druzí vidí naše
nedostatky, budeme toužit svoji
slabost poznávat a přijímat od
druhých rady.



První dva služebníci z podobenství
možná věřili, že to, co jim bylo
svěřeno, může růst. Získala si je a
inspirovala důvěra jejich pána. Také
my se můžeme cítit stejně
inspirováni, stejně svobodní, když se
znovu přesvědčujeme o tom, že v
jedinečném poslání, které každému z
nás svěřil, tkví láska našeho Boha
Otce. V poslání, které obnáší oběť a
boj, aby bylo možné je uskutečnit.

Pán nám svěřil úžasné poslání.
Zachtělo se mu počítat s námi, aby
zpřítomnil svoji nekonečnou Lásku
uprostřed světa, v němž žijeme.
Proto „vědět, že Bůh nás očekává v
každém člověku (srov. Mt 25,40) a že
se chce zpřítomnit v jejich životech
také skrze nás, nás podněcuje ke
snaze rozdávat plnýma rukama, co
jsme dostali. Ve svém životě, děti
moje, jsme dostali a dostáváme
mnoho lásky. Dávat ji Bohu a
druhým je nejpříznačnější skutek
svobody. Láska uskutečňuje svobodu,



vykupuje ji: dává jí setkat se se svým
počátkem i koncem, v Boží Lásce“9.
Oběma služebníkům, kteří se o dar
svého pána starali, se nakonec
dostalo mnohem větší odměny, než si
dokázali představit: „Správně,
služebníku dobrý a věrný. Málo jsi
spravoval věrně, mnoho ti svěřím.
Pojď se radovat se svým pánem“ (Mt
25,23). O tuto radost usilujeme a tato
radost nás také provází v našem boji
plném naděje, pro kterou svatý Pavel
zvolal: „Jsem přesvědčen, že utrpení
tohoto času se nedají srovnat s
budoucí slávou, která se zjeví na
nás“ (Řím 8,18).

Justin Gillespie

1 Sv. Josemaría, Boží přátelé, 132.

2 Tamtéž.

3 Sv. Josemaría, Brázda, 739.

4 Tamtéž, 158.



5 F. Ocáriz, Pastýřský list, 9. 1. 2018.

6 Tamtéž.

7 Tamtéž, 4.

8 Boží přátelé, 60.

9 F. Ocáriz, Pastýřský list, 9. 1. 2018,
4.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

vdecnost-nas-podnecuje-k-boji/
(12.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/vdecnost-nas-podnecuje-k-boji/
https://opusdei.org/cs-cz/article/vdecnost-nas-podnecuje-k-boji/

	Vděčnost nás podněcuje k boji

