
opusdei.org

Vášnivě milovat svět

Homilie zakladatele z roku
1967, která shrnuje jeho učení.
Převzato z knihy "Rozhovory s
Mons. Escrivou de Balaguer".

13.03.2006

(Homilie pronesená v kampusu
Navarské univerzity 8. října 1967.)

Právě jste vyslechli dvě slavnostní
čtení dvou textů z písma svatého,
připadajících na mši 21. neděle po
svatodušních svátcích. Působení
tohoto Božího slova vás již uvedlo
tam, kde se chtějí pohybovat slova,



kterými k vám promluvím: jsou to
slova kněze, vyslovená před velkou
rodinou Božích dětí v jeho svaté
církvi. Slova, která si přejí být
nadpřirozenými, chtějí být hlasateli
Boží velikosti a jeho milosrdenství s
lidmi; slova, která by vás připravila
na působivou eucharistii, kterou
dnes slavíme v campusu Navarrské
univerzity.

Přemýšlejte chvíli nad skutečností,
kterou jsem právě zmínil. Slavíme
svatou eucharistii, svátostnou oběť
Těla a Krve Páně, ono tajemství víry,
které v sobě spojuje všechna
tajemství křesťanství. Konáme tedy
nejsvětější a nejvýznamnější činnost,
kterou my lidé můžeme díky Boží
milosti v tomto životě konat:
přijmout Tělo a Krev Páně v jistém
smyslu znamená odpoutat se od
našich pozemských a časných vazeb
a být již s Bohem na nebesích, kde
nám sám Kristus setře každou slzu z
očí a kde nebude už smrt ani



zármutek, nářek ani bolest, protože
co dříve bylo, pomine [1].

Tato tak útěšná a hluboká pravda,
tento eschatologický význam
eucharistie, jak ji nazývají teologové,
by však mohla být špatně pochopena:
bylo tomu tak vždy, když se objevila
snaha představit křesťanskou
existenci jako něco pouze 
duchovního, spirituálního - já bych
řekl spiritualistického -, vlastního 
čistým, mimořádným lidem, kteří se
nešpiní opovrženíhodnými věcmi
tohoto světa, nebo je nanejvýš
tolerují jako něco, co nutně existuje
vedle ducha, dokud zde žijeme.

Když se na věci hledí takto, chrám se
stává výlučným místem
křesťanského života; a být křesťanem
tedy znamená chodit do chrámu,
účastnit se svatých obřadů, začlenit
se do církevní společnosti, do
jakéhosi segregovaného světa, který
sám sebe představuje jako předsíň



nebes, zatímco ostatní svět si kráčí
vlastní cestou. Křesťanské učení,
život v milosti, by se tedy jen zlehka
dotklo rušného běhu lidských dějin,
ale nikdy by se s nimi nesetkalo.

Když se dnešního říjnového rána
chystáme připomenout si Pánovo
utrpení, řekněme prosté ne takto
deformovanému chápání
křesťanství. Zamyslete se chvíli nad
rámcem naší eucharistie, našeho
díkůvzdání: nacházíme se v
jedinečném chrámu, mohli bychom
říci, že lodí je univerzitní campus,
retáblem univerzitní knihovna; tam
jsou stroje, které staví naše budovy, a
nahoře navarrské nebe...

Nepotvrzuje vám takový výčet
plasticky a nezapomenutelně, že
skutečným místem vaší křesťanské
existence je běžný život? Děti moje,
tam, kde jsou vaši bratři lidé, tam,
kde jsou vaše touhy, vaše práce, vaše
lásky, tam je místo vašeho



každodenního setkání s Kristem.
Uprostřed nejmateriálnějších
pozemských věcí se tedy nachází
místo, kde se musíme posvěcovat
službou Bohu a všem lidem.

114 Hlásal jsem to neustále slovy
Písma svatého: svět není špatný,
vždyť vyšel z Božích rukou, vždyť je
jeho stvořením, vždyť Bůh na něho
pohlédl a viděl, že je to dobré [2]. To
my lidé ho děláme zlým a ošklivým,
svými hříchy a svou nevěrností.
Nepochybujte o tom, děti moje:
jakýkoli únik před ctnostnými
každodenními skutečnostmi je ve
vašem případě, v případě mužů a
žen ze světa, v rozporu s Boží vůlí.

Naopak teď musíte pochopit - s
novou jasností -, že Bůh vás volá k
tomu, abyste mu sloužili v civilních,
světských, hmotných činnostech
lidského života a z nich: v laboratoři,
na chirurgickém sále nemocnice, v
kasárnách, na katedře univerzity, v



továrně, v dílně, na poli, doma,
zkrátka v každé z obrovského
množství prací nás každý den čeká
Bůh. Mějte to na paměti: je něco
svatého, božského, skrytého v
nejběžnějších situacích, a je na
každém z vás, abyste to nalezli.

Říkával jsem vysokoškolákům a
dělníkům, kteří za mnou chodili ve
třicátých letech, že musí umět 
zhmotnit, materializovat duchovní
život. Chtěl jsem je tak odvést od
pokušení, jež bylo tehdy a je i dnes
tak časté, vést jakýsi dvojí život:
vnitřní život, život vztahu s Bohem
na jedné straně, a život druhý, jiný,
odlišný a oddělený, život rodinný,
pracovní a společenský, plný
drobných pozemských skutečností.

To ne, děti moje! Nemůže existovat
dvojí život, nemůžeme být
schizofreničtí, jestliže chceme být
křesťany: je jen jediný život z masa a
ducha a tento život musí být - v duši i



v těle - svatý a plný Boha.
Neviditelného Boha najdeme v
nejviditelnějších a nejhmotnějších
věcech.

Není jiné cesty, děti moje: buď
budeme umět nalézt ve svém
běžném životě Pána, nebo ho
nenajdeme nikdy. Proto vám mohu
říci, že naše doba potřebuje vrátit
skutečnosti a situacím, které se zdají
nejobyčejnějšími, jejich vznešený
původní smysl, dát je do služeb
Božího Království, zduchovnit je tím,
že z nich učiní prostředek našeho
trvalého setkávání s Ježíšem Kristem
a příležitost k takovému setkávání.

115 Opravdový křesťanský smysl -
hlásání zmrtvýchvstání všeho
tělesného - se vždy logicky střetával s
desinkarnací, aniž měl obavu, že
bude považován za materialismus. Je
proto možné mluvit o křesťanském
materialismu, který se odvážně staví



proti materialismům, které jsou
duchu uzavřeny.

Čím jiným jsou svátosti - stopy Slova
učiněného Tělem, jak říkali starší -
než nejjasnějším projevem této cesty,
kterou Bůh zvolil, aby nás posvětil a
přivedl na nebesa? Nevidíte, že
každá svátost je Boží láska se vší její
tvořivou a spasitelskou silou, která je
nám dávána prostřednictvím
hmotných prostředků? Čím jiným je
tato eucharistie - již brzy začne -, než
uctíváníhodným Tělem a Krví našeho
Spasitele, který se nám nabízí
prostřednictvím ubohého materiálna
tohoto světa - vína a chleba -,
prostřednictvím plodů přírody,
vypěstovaných člověkem, jak
připomněl poslední ekumenický
koncil [3]?

Už chápeme, děti, že apoštol mohl
napsat: ”Všecko je vaše. Vy však
patříte Kristu a Kristus Bohu” [4]. Jde
o stoupavý pohyb, který chce Duch



svatý, rozptýlený v našich srdcích,
vyvolat ve světě: ze země až k
Pánově slávě. A aby bylo jasné, že do
tohoto pohybu patří i to, co se zdá
nejprozaičtější, sv. Pavel také napsal: 
”Ať jíte, ať pijete nebo cokoli jiného
děláte, všecko dělejte k Boží oslavě.”
[5]

116 Toto učení Písma svatého, jež je
obsaženo - jak víte - v samém jádru
ducha Opus Dei, vás má vést k tomu,
abyste vykonávali svou práci
dokonale, milovali Boha a lidi tak, že
svou lásku vložíte do drobných věcí
tvořících váš obvyklý pracovní den a
objevíte tak ono božské něco, které se
skrývá v drobnostech. Výborně se
sem hodí verše kastilského básníka: 
Jen pomalu a pořádně: / udělat věci
dobře / na tom záleží. / Nestačí jen je
udělat [6].

Ubezpečuji vás, děti moje, že když
nějaký křesťan vykonává s láskou tu
nejnevýznamnější každodenní



činnost, překypuje jeho skutek Božím
významem. Proto jsem vám
opakoval, doslova jsem do vás bušil,
že křesťanské povolání spočívá v
tom, že se z každodenní prózy
vytvářejí verše. Zdá se nám, děti
moje, že na obzoru splývají nebesa a
země. Ale ne, místem, kde se opravdu
spojují, jsou vaše srdce, když svatě
prožíváte běžný život...

Právě jsem řekl: žít svatě běžný život.
Těmito slovy mluvím o celém
programu vašeho křesťanského
konání. Zanechte tedy snění,
falešného idealismu, fantazírování,
toho, co nazývám mystický
kéžbysmus - kéž bych se byl neoženil,
kéž bych neměl tohle povolání, kéž
bych byl zdravější, kéž bych byl
mladý, kéž bych byl starý! -, a
skromně se obraťte k nejhmotnější a
nejbezprostřednější skutečnosti, tam
je Pán: Podívejte se na mé ruce a na
mé nohy,” řekl zmrtvýchvstalý
Kristus, ”vždyť jsem to já sám!



Dotkněte se mě a přesvědčte se: duch
přece nemá maso a kosti, jak to vidíte
na mně.” [7]

Je mnoho aspektů světského
prostředí, ve kterém se pohybujete,
jež se na základě těchto pravd
ozřejmí. Pomyslete například na to,
jak působíte ve společenském životě
jako občané. Člověk, který ví, že svět
- a tedy nejenom chrám - je místem
jeho setkávání s Kristem, tento svět
miluje, snaží se získat dobrou
intelektuální a profesionální výbavu,
vytváří si naprosto svobodně své
vlastní názory na problémy
prostředí, ve kterém se pohybuje, a
přijímá v důsledku toho vlastní
rozhodnutí, jež vycházejí - jelikož to
jsou rozhodnutí křesťana - také z
osobní reflexe, jež se pokorně snaží
najít Boží vůli v těchto malých i
velkých detailech života.

117 Ale tohoto křesťana nikdy ani
nenapadne věřit nebo říkat, že



sestupuje z chrámu do světa, aby
zastupoval církev, a že jeho řešení
jsou katolickými řešeními oněch
problémů! Tak to nesmí být, děti
moje! To by byl klerikalismus, 
oficiální katolicismus nebo jak to
chcete nazývat. V každém případě je
to znásilňování přirozenosti věcí.
Musíte všude šířit opravdovou 
laickou mentalitu, jež musí vést k
třem závěrům:

- musíme být dostatečně čestní,
abychom na sebe vzali svou osobní
zodpovědnost;

- musíme být dostatečně křesťany,
abychom respektovali bratry ve víře,
kteří navrhují - ve věcech, na které
lze mít názor - řešení odlišná od těch,
která podporujeme my;

- musíme být dostatečně katolíky,
abychom nevyužívali naši Matku
církev a nezaplétali ji do svých
světských, stranických půtek.



Je zřejmé, že byste na tomto poli,
stejně jako na žádném jiném,
nemohli uskutečňovat tento program
a svatě prožívat běžný život, pokud
byste se netěšili veškeré svobodě,
kterou vám přiznávají - zároveň -
církev a vaše důstojnost mužů a žen
stvořených k obrazu Božímu. Osobní
svoboda je v křesťanském životě
zásadní věcí. Ale nezapomínejte, děti
moje, že mluvím vždy o odpovědné
svobodě.

Chápejte tedy má slova tak, jaká jsou:
jako výzvu, abyste využívali - denně!,
nejenom v naléhavých případech -
svých práv a abyste vznešeně plnili
své povinnosti jako občané - v
politickém životě, v ekonomickém
životě, v univerzitním životě, v
profesionálním životě - a statečně
přijímali všechny důsledky svých
svobodných rozhodnutí,
vyplývajících z vaší osobní
nezávislosti. A tato křesťanská laická
mentalita vám umožní vyhnout se



jakékoli netoleranci, jakémukoli
fanatismu a - teď to řeknu pozitivně -
přivede vás k tomu, že budete v míru
žít se všemi svými spoluobčany a též
zlepšovat soužití v různých oblastech
společenského života.

118 Vím, že nemusím opakovat, co
jsem během tolika let neustále říkal.
Učení o občanské svobodě, soužití a
vzájemném pochopení je velmi
důležitou součástí poselství, jež šíří
Opus Dei. Mám snad znovu
opakovat, že muži a ženy, kteří chtějí
sloužit Ježíši Kristu v Božím Díle, jsou
jednoduše stejnými občany jako
všichni ostatní, kteří se s vážnou
zodpovědností - až do nejzazších
důsledků - snaží žít své křesťanské
povolání?

Mé děti neodlišuje od jejich
spoluobčanů nic. Naopak, mimo víry
nemají nic společného s členy
řeholních kongregací. Miluji
řeholníky a uctívám a obdivuji jejich



klauzury, jejich apoštoláty, jejich
opuštění světa - jejich contemptus
mundi -, jež jsou v církvi dalšími
znaky svatosti. Ale Pán mi nedal
řeholní povolání a přát si je pro sebe
by bylo narušením řádu. Žádná
autorita na zemi mě nemůže přinutit,
abych byl řeholníkem, stejně jako mě
žádná autorita nemůže donutit k
uzavření manželství. Jsem světský
kněz: kněz Ježíše Krista, milující
vášnivě svět.

119 Kdo jsou ti, co následovali Ježíše
Krista spolu se mnou, ubohým
hříšníkem? Malé procento kněží,
kteří předtím vykonávali laickou
profesi nebo řemeslo. Velké množství
světských kněží z mnoha diecézí
světa - stvrzujících tak svou
poslušnost vůči příslušným
biskupům, svou lásku a účinnost své
diecézní práce -, kteří mají vždy paže
rozevřené dokořán jako na kříži, aby
se všechny duše vešly do jejich srdcí;
jsou to kněží, kteří jsou jako já



uprostřed ulice, žijí ve světě a svět
milují. A konečně je to velké
množství mužů a žen různých
národností, různých jazyků a
různých ras, kteří žijí svou
profesionální prací (většina z nich
jsou ženatí a vdané, ti ostatní ne),
podílejí se spolu se svými
spoluobčany na vážném úkolu učinit
současnou společnost lidštější a
spravedlivější, na vznešeném
každodenním boji, a s osobní
odpovědností - opakuji - zažívají s
ostatními lidmi bok po boku úspěchy
a neúspěchy, když se snaží plnit své
povinnosti a uplatňovat svá sociální
a občanská práva. A to vše naprosto
přirozeně, jako každý svědomitý
křesťan, bez jakéhokoli pocitu
vyvolení; jsou součástí celku s
ostatními a snaží se zachytit božské
paprsky, které se odrážejí i v těch
nejobyčejnějších skutečnostech.

Také díla, která vede Opus Dei jako
celek, mají tyto výlučně světské



vlastnosti: nejsou to církevní díla.
Nevede je žádný zástupce svaté
církevní hierarchie. Jsou to díla
humanitního, kulturního, sociálního
charakteru, vytvářená občany, kteří
se je snaží prodchnout světlem
evangelia a rozpálit Kristovou
láskou. Jeden údaj vám to objasní:
Opus Dei například nechce a nikdy
nebude chtít řídit diecézní semináře,
kde biskupové ustanovení Duchem
svatým [8] připravují budoucí kněze.

120 Naopak Opus Dei povede
vzdělávací centra pro dělníky a
rolníky, školy základní, střední i
vysoké i mnoho nejrůznějších dalších
činností po celém světě, protože jeho
apoštolské úsilí je - jak jsem před
mnoha lety napsal - mořem bez
břehů.

Ale proč bych se měl o této věci dále
šířit, když samotná vaše přítomnost
je výmluvnější než sebedelší proslov?
Vy, Přátelé Univerzity v Navaře, jste



součástí lidu, který ví, že je povinen
podílet se na rozvoji společnosti, ke
které patří. Váš srdečný zápal, vaše
modlitba, vaše oběť a váš přínos se
neubírají cestou konfesního
katolicismu: když spolupracujete, jste
jasným svědectvím správného
občanského vědomí, usilujícího o
světské společné dobro;
dosvědčujete, že univerzita se může
zrodit z energie lidu a může být
lidem podporována.

Ještě jednou chci při této příležitosti
poděkovat za pomoc, kterou
poskytují naší univerzitě mé
ušlechtilé město Pamplona, velký a
silný navarrský kraj, Přátelé
pocházející z celého Španělska i - a to
říkám se zvláštním dojetím -
Nešpanělé, a dokonce i nekatolíci a
nekřesťané, kteří pochopili záměr a
ducha tohoto díla a dávají to najevo
skutky.



Jim všem vděčíme za to, že je
univerzita stále živějším ohniskem
občanské svobody, intelektuální
připravenosti a profesionální
soutěživosti a podnětem pro ostatní
vysoké školství. Vaše šlechetná oběť
tvoří základ univerzálního díla, jež
usiluje o rozvoj lidských věd, sociální
vzestup lidí a o výchovu ve víře.

To, co jsem právě řekl, jasně pochopil
navarrský lid, který vidí ve své
univerzitě také prostředek
ekonomického vzestupu celé oblasti,
a zejména vzestupu sociálního, který
umožnil tolika jeho dětem přístup k
intelektuálním profesím, jenž by byl
jinak jen obtížný a v mnoha
případech nemožný. Chápání úlohy,
kterou sehraje univerzita v jejím
životě, určitě motivovalo podporu,
kterou Navarra od samého začátku
poskytovala: podporu, která bude asi
den ode dne silnější a nadšenější.



Uchovávám si naději, pramenící z
dobrých důvodů a ze skutečnosti
existující v mnoha zemích, že přijde
chvíle, kdy španělský stát přispěje k
ulehčení nákladů na činnost, která
nesleduje žádný soukromý prospěch,
nýbrž je naopak plně zasvěcena
službě společnosti a snaží se účinně
pracovat na současné i budoucí
prosperitě země.

121 A teď mi, synové a dcery, dovolte,
abych se zastavil u dalšího aspektu -
zvláště podstatného - každodenního
života. Mám na mysli lidskou lásku,
čistou lásku mezi mužem a ženou,
snoubenectví, manželství. Musím
znovu říci, že tato svatá lidská láska
není něčím povoleným, tolerovaným
vedle opravdových duchovních
aktivit, jak by mohly naznačovat
falešné spiritualismy, o kterých jsem
se zmínil předtím. Slovem i písmem
kážu opak už čtyřicet let, a už to
začínají chápat i ti, kteří tomu dřív
nerozuměli.



Láska, která vede k manželství a
rodině, může být také božskou,
nádhernou cestou, povoláním,
prostředkem k plnému odevzdání se
našemu Bohu. Dělejte věci dokonale,
připomněl jsem vám, vložte lásku i
do drobných činností pracovního
dne, odhalte - opakuji - ono božské
něco, které se skrývá v detailech: celé
toto učení nachází zvláštní místo v
životním prostoru, kam patří lidská
láska.

Vy, profesoři, studenti a všichni, kteří
věnujete svou práci Univerzitě v
Navaře, to víte: svěřil jsem vaše lásky
pod ochranu Panny Marie, Matky
Krásné lásky. A tam, v univerzitním 
campusu, máte kapli, kterou jsme se
zbožností postavili, aby se v ní
shromažďovaly vaše modlitby a oběti
oné nádherné a čisté lásce, které Ona
žehná.

Nebo nevíte, že vaše tělo je chrámem
Ducha svatého, který ve vás bydlí a



kterého vám dal Bůh, a že proto už
nepatříte sami sobě? [9] Kolikrát jen
před soškou Panny Marie, Matky
Krásné lásky, odpovíte s radostným
přitakáním na apoštolovu otázku:
Ano, víme to a chceme to s tvou
mocnou pomocí prožívat, ó Panno
Marie, Matko Boží.

Kontemplativní modlitba ve vás
vytryskne pokaždé, když se zamyslíte
nad touto působivou skutečností:
něco tak hmotného, jako je moje tělo,
si Duch svatý vybral za svůj
příbytek..., již nepatřím sám sobě...,
mé tělo a má duše - celá má bytost -
jsou Boha... A tato modlitba přinese
bohaté praktické výsledky, jež budou
důsledkem toho, co navrhuje sám
apoštol: Oslavujte proto Boha svým
tělem [10].

122 Na druhé straně vám musí být
jasné, že pouze u těch, kdož chápou a
oceňují v celé hloubce to, co jsme si
teď řekli o lidské lásce, může



vzniknout ono druhé nepopsatelné
pochopení, o kterém mluví Ježíš [11],
které je čistým darem Božím a které
podněcuje k odevzdání těla i duše
Pánu, k odevzdání nerozděleného,
celého srdce, bez působení pozemské
lásky.

123 Musím již končit, děti moje. Řekl
jsem vám na začátku, že má slova by
vám chtěla říci něco o Boží velikosti a
milosrdenství. Myslím, že jsem to
splnil, když jsem hovořil o svatém
prožívání každodenního života:
protože svatý život uprostřed světské
skutečnosti - neokázalý, prostý,
opravdový -, není to snad
nejdojemnější projev magnalia Dei
[12], oněch úžasných milosrdenství,
jež Bůh vždy působil a působit
nepřestává, aby spasil svět?

Teď vás spolu se žalmistou prosím,
abyste se připojili k mé modlitbě a
chvále: magnificate Dominum mecum,
et extollamus nomen eius simul [13],



velebte Hospodina se mnou,
vyvyšujme spolu jeho jméno. Jinými
slovy, děti moje, žijme z víry.

Vezměme štít víry, přilbu spásy a meč
ducha, kterým je Slovo Boží. Tak nás
vyzývá apoštol svatý Pavel ve svém
dopise Efesanům [14], který byl před
chvílí součástí liturgie.

Žijme z víry, ctnosti, kterou my
křesťané tolik potřebujeme, zvláště v
tomto roce víry, který vyhlásil náš
milovaný Svatý otec, papež Pavel VI.:
bez víry totiž chybí samotný základ
pro posvěcování běžného života.

Živé víry v těchto okamžicích,
protože se blížíme k mysterium fidei
[15], k svaté eucharistii, protože se
budeme účastnit Paschy Pána, jež
shrnuje a uskutečňuje Boží
milosrdenství s lidmi.

Víry, děti moje, abychom vyznali, že
za několik okamžiků se na tomto
oltářním kameni obnoví dílo naší



Spásy [16]. Víra, abychom si
vychutnali Credo a pocítili u tohoto
oltáře a v tomto společenství
přítomnost Krista, který z nás dělá 
cor unum et anima una [17], jedno
srdce a jednu duši, a proměňuje nás
v rodinu, v církev, jednu, svatou,
katolickou, apoštolskou a římskou,
která je pro nás totéž jako
univerzální.

A konečně víry, milovaní synové a
dcery, abychom dokázali světu, že
tohle všechno nejsou obřady a slova,
nýbrž božská skutečnost, až vydáme
lidem svědectví posvěceného
každodenního života, ve jménu Otce i
Syna i Ducha svatého a Panny Marie.

[1] Srov. Zj 21, 4.

[2] Srov. Gn 1, 7 a násl. 

[3] Srov. Gaudium et Spes, 38.

[4] 1 Kor 3, 22-23. 



[5] 1 Kor 10, 31. 

[6] A. Machado: Poesías completas,
CLXI. - Proverbios y cantares, XXIV,
Espasa-Calpe, Madrid, 1940.

[7] Lk 24, 39. 

[8] Sk 20, 28. 

[9] 1 Kor 6, 19. 

[10] 1 Kor 6, 20. 

[11] Srov. Mt 19, 11.

[12] Sir 18, 5. 

[13] Ž 34, 4. 

[14] Ef 6, 11 a násl. 

[15] 1 Tim 3, 9. 

[16] Sekreta z 9. neděle po
svatodušních svátcích.

[17] Sk 4, 32.



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/
vasnive-milovat-svet/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/vasnive-milovat-svet/
https://opusdei.org/cs-cz/article/vasnive-milovat-svet/

	Vášnivě milovat svět

