
opusdei.org

V radostném
očekávání Krista

Dovolit Boží lásce, aby se nás
dotýkala, dovolit Kristu, aby se
na nás díval: naděje před námi
otevírá nový svět, protože se
zakládá na tom, co v nás chce
Bůh učinit.

26.07.2018

Co dělá život cenným? Co dělá můj
život cenným? V současném světě se
odpověď na tuto otázku otáčí kolem
dvou pólů: kolem úspěchu, jehož je
člověk schopen dosáhnout, a kolem
mínění, které o něm mají ostatní.



Tyto otázky nejsou rozhodně nijak
bezvýznamné: mínění druhých má
dopad na rodinný, společenský i
pracovní život; a úspěch je logickým
očekáváním našich snah. Nikdo se
nepouští do práce s cílem mít
neúspěch. V životě ale občas k
malým, či ne až tak malým, prohrám
dochází, a také se stává, že si o nás
ostatní vytváří mínění, ve kterém se
ani nepoznáme.

Zkušenost s neúspěchem,
zdiskreditováním, vědomí vlastní
neschopnosti – nejen v oblasti práce,
ale i ve snaze žít křesťanským
životem – může v člověku vyvolat
skleslost, malomyslnost a v posledku
i beznaděj. V současnosti panuje víc
než kdy jindy silný tlak nutící nás k
všestrannému úspěchu, někým být,
nebo alespoň zdánlivě někým být.
Reflektory jsou spíš než na to, kým
kdo je – dítětem, matkou, bratrem,
babičkou –, zaměřeny na to, co
všechno člověk dokáže. Proto jsme



dnes citlivější vůči prohrám, které s
sebou život obyčejně přináší:
nesnáze, které se dříve řešily a
snášely statečně, dnes často již v
raném věku způsobují hluboký
smutek a zklamání. Je vůbec možné
se v tak náročném světě plném
deziluze „radovat v naději“ (Řím
12,12), jak říkal svatý Pavel?

Ve svém únorovém dopise zaměřuje
prelát Opus Dei svůj pohled na
jedinou skutečně jasnou odpověď na
tuto otázku; tato odpověď zní
rozhodné ano: „Dej Pane, ať s vírou
ve tvou lásku žijeme každý den se
stále novou láskou v radostné
naději.“[1] Třebaže se beznaděj
nemusí vždy zdát zcela nesmyslná, je
tomu tak jen proto, že člověk zavírá
oči před Boží Láskou a jeho
neustálou přítomností: „Je tedy
křesťanská naděje pevná, proto 
neklame (…). Není založena na tom,
co můžeme udělat nebo být, ba ani
na tom, v co můžeme věřit. Její



základ, tedy základ křesťanské
naděje, je nejvěrnější a nejjistější,
jaký může být, totiž láska, kterou Bůh
sám chová ke každému z nás. Je
snadné říci: Bůh nás miluje. Všichni
to říkáme. Ale (…) každý z nás je
schopen říci, že si je jistý tím, že jej
Bůh má rád? Není to tak snadné říci.
Ale je to pravda.“[2]

Veliká naděje

Svatý Josemaría se ve svém kázání a
rozhovorech často zaměřoval na
život prvních křesťanů. Víra pro ně
byla, spíš než předkládanou naukou
či vzorem života k následování,
darem nového života: darem Ducha
svatého, který jim byl vlit do duší po
Kristově zmrtvýchvstání. Víra v Boha
byla pro první křesťany záležitostí
prožitku a ne jen intelektuálního
přilnutí: Bůh byl někým reálně
přítomným v jejich srdci. Svatý Pavel
napsal věřícím z Efezu o jejich životě
před tím, než poznali evangelium: „V



té době jste žili bez Krista, nepatřili
jste k Izraelskému národnímu
společenství, neměli jste účast v
úmluvách, (které s sebou nesly)
zaslíbení, byli jste bez naděje, a žili
jste bez Boha na světě“ (Ef 2,12). S
vírou se jim naopak dostalo naděje,
naděje, která neklame, protože „Boží
láska je nám vylita do srdce skrze
Ducha svatého, který nám byl
dán“ (Řím 5,5).

Ani po dvaceti stoletích nás Bůh
nepřestává volat k této „velké
naději“, která všechny ostatní naděje
a zklamání relativizuje.
„Potřebujeme menší i větší naděje,
které nás den co den udržují při
životě. Tyto naděje ale nestačí, pokud
schází velká naděje – která musí
přesahovat všechno ostatní. A
takovou nadějí může být jen Bůh,
který zahrnuje celek a který nám
může předložit a darovat to, čeho my
sami nejsme schopni dosáhnout.“[3]



Je dobré zamyslet se nad tím, zda
jsme si nezvykli na Boha, který
zachraňuje – Boha, který nás
přichází naplnit nadějí – natolik, že v
tom někdy vidíme jen nějakou
myšlenku, jež nemá skutečný dopad
na náš život. Kříž, který se v očích
těch, kdo doufali v Ježíše, jevil jako
veliká prohra, se zmrtvýchvstáním
proměnil v nejzásadnější vítězství v
dějinách. Nejzásadnějším proto, že se
nejedná o úspěch týkající se pouze
Ježíše: s ním vítězíme všichni. „A to
je vítězství, které přemohlo svět:
naše víra“ v Zmrtvýchvstalého (1Jan
5,4). Učedníci z Emauz z lítostí
hleděli do minulosti. „My jsme
doufali,“ (Lk 24,21) říkali: nevěděli,
že Ježíš šel s nimi, že před nimi
otevíral úžasnou budoucnost vzdor
všem dalším zklamáním.
„Rozdmýchej svou víru. — Kristus
není postavou minulosti. Není
vzpomínkou ztracenou v dějinách.
On žije!: ”Jesus Christus heri et hodie:
ipse et in saecula!“ — říká svatý



Pavel — Ježíš Kristus je stejný včera i
dnes i na věky!“[4]

Dovolit Boží Lásce, aby se nás
dotýkala

Svatý Pavel popisoval takto základ
křesťanského života: „Spolu s
Kristem jsem ukřižován. Už nežiji já,
ale žije ve mně Kristus. Avšak tento
život v těle žiji ve víře v Božího Syna,
protože on mě miloval a za mě se
obětoval“ (Gal 2,19–20). Pro apoštola
spočívá křesťanství především v
pravdě, že za nás Kristus zemřel,
vstal z mrtvých a z nebe seslal do
našich srdcí svého Ducha svatého,
který nás proměňuje a otevírá naše
oči novému životu. „Koho se dotkla
láska, začíná tušit, co to vlastně je:
„život“. Začíná tušit, co označuje
slovo naděje.“[5] Podobně jako
Samaritánce, Marii Magdaléně,
Nikodému, Dimasovi a učedníkům z
Emauz, nám Ježíš dává nový způsob
pohledu: pohledu na nás samotné, na



druhé, na Boha. Pouze z tohoto
nového pohledu, který nám Bůh
dává, dostává smysl úsilí o zlepšení i
snaha napodobovat ho: samo o sobě
by to vše byla jen „marnost“(Kaz
2,11).

Svou smrtí na kříži „pro nás lidi a
pro naši spásu,“[6] nás Kristus
vysvobodil ze vztahu k Bohu
zaměřeného na negativní předpisy a
omezení pro život tvořený Láskou:
„Oblečte (člověka) nového, který se
obnovuje k (správnému) poznání,
aby se podobal svému Stvořiteli“ (Kol
3,10). Jde tedy o to, poznat Boží Lásku
a dovolit jí, aby se nás dotkla,
abychom mohli na základě této
zkušenosti znovu vykročit po cestě
svatosti. To nejdůležitější je nalézt
Boha a nechat se jím proměnit.
Prelát Opus Dei to krátce po svém
zvolení připomenul: „Jaké priority
nám mezi tolika závěry, k nimž
Kongres došel, v tomto historickém
okamžiku světa, církve a Díla Pán



předkládá? Odpověď je nasnadě: na
prvním místě dbát s citlivostí
zamilovaných lidí na spojení s
Bohem vycházející z kontemplování
Ježíše Krista, tváře Otcova
milosrdenství. Vždy bude platit
program sv. Josemaríi: Hledej Krista,
nalezni Krista, miluj Krista.“[7] Skrze
spojení s Bohem můžeme žít životem,
který nám On nabízí. Hledat Kristovu
tvář a dovolit Mu, aby se na nás
díval, je nádhernou cestou vedoucí k
prohloubení života Lásky.

Dovolit Kristu, aby se na nás díval

Ježíš Kristus je tváří Božího
milosrdenství, protože v Něm k nám
Bůh promlouvá naším jazykem:
jazykem, který vychází vstříc žízni po
lásce, jež se vymyká všemu, co On
sám do nás vložil. „A ty (…) jsi někdy
na sobě pocítil pohled nekonečné
lásky, která ti i přes všechny tvé
hříchy, omezení a zklamání stále věří
a hledí na tvůj život s nadějí? Jsi si



vědom hodnoty, kterou máš před
Bohem, který ti z lásky dal všechno?
Jak nás učí svatý Pavel, ‚Bůh
dokazuje svou lásku k nám tím, že
Kristus umřel za nás, když jsme ještě
byli hříšníky‘(Řím 5,8). Rozumíme
však doopravdy síle těchto slov?“[8]

Chceme-li objevit Ježíšovu tvář, měli
bychom jít cestou adorace a
kontemplace: „Jak milé je stát před
křížem nebo klečet před Nejsvětější
svátostí a jednoduše setrvávat před
jeho pohledem! Jak nám prospěje,
když mu dovolíme, aby se opět dotkl
našeho života a vyslal nás šířit svůj
nový život!“[9] Jde o to, jak papež při
jiné příležitosti řekl, „dívat se na
Boha, ale především vnímat, že On se
dívá na nás“.[10] Zdá se to být
snadné: dovolit, aby se na nás díval,
jednoduše být v Boží přítomnosti…
jenže pravdou je, že je to pro nás ve
světě, který je hyperaktivní a
přesycený podněty, nesmírně
obtížné. Je proto důležité prosit Boha



o dar ponoření se do jeho ticha a
dovolit mu, aby se na nás díval:
uvěřit, že být v jeho přítomnosti je už
samo o sobě krásnou a úžasně
účinnou modlitbou, a to i tehdy, když
si z ní neodneseme žádné
předsevzetí. Kontemplování Kristovy
tváře má proměňující moc, kterou
nemůžeme měřit našimi lidskými
měřítky. „Hospodina vidím před
sebou napořád,

je po mé pravici, nezakolísám.

Mé srdce je šťastné, můj jazyk zpívá,

také mé tělo v bezpečí odpočívá“ (Žl
16, 8–9).

Ježíšova tvář je také tváří
Ukřižovaného. Při pohledu na naši
slabost bychom se mohli podle čistě
lidských měřítek domnívat, že jsme
ho zklamali: že se na Něj nemůžeme
obracet, jakoby se nic nestalo. Takové
zábrany jsou však jen karikaturou
Boží Lásky. „Lživá asketika



představuje Krista Pána na kříži
zachmuřeného, vzdorného. Zkřivené
tělo, které jako by vyhrožovalo
lidem: Přišlápli jste mne, rozdrtili jste
mne, ale já po vás nyní uhodím
svými hřeby, svým křížem a svými
trny. Takoví lidé neznají ducha
Kristova. Vytrpěl všechno, co jen
mohl – a poněvadž je Bůh, mohl
vytrpět tak mnoho. Ale miloval víc,
než trpěl… A když zemřel, ještě
dovolil, aby kopí otevřelo ještě jednu
ránu, abychom ty a já našli útočiště
co nejblíže jeho nejlaskavějšímu
Srdci.“[11]

Jak dobře chápal svatý Josemaría
Lásku, kterou vyzařuje Ježíšova tvář.
Hledí na nás z kříže a říká nám:
„Dokonale tě znám. Než jsem zemřel,
viděl jsem všechny tvé slabosti a
poklesky, všechny tvé pády a zrady…
a protože tě znám tak dobře,
takového, jaký jsi, myslím, že stojí za
to položit za tebe život.“ Kristův
pohled je láskyplný, souhlasný, vidící



dobro, které je v nás – dobro, kterým
jsme –, a které nám daroval, když nás
povolal k životu. Dobro hodné Lásky;
hodné dokonce té největší Lásky
(srov. Jan 3,16; 15,13).

Kráčet s Kristem a zanechat ve
světě stopu

Ježíšův pohled nám pomůže reagovat
na pády, uklouznutí a prostřednost s
nadějí. A to nejen proto, abychom
byli jako tací dobří, ale proto, že Bůh
s námi počítá, aby mohl proměnit
svět a naplnit ho svou Láskou. Také
tato výzva je obsažena v Kristově
láskyplném pohledu. „Řekneš mi:
Otče, ale já jsem velmi omezen, jsem
hříšník, co mohu dělat? Když nás Pán
volá, nemyslí na to, co jsme a co jsme
byli, na to, co jsme udělali či přestali
dělat. Naopak: ve chvíli, kdy nás volá,
dívá se na všechno to, co bychom
mohli dělat, na veškerou lásku,
kterou jsme schopni prokazovat. On
sází na budoucnost, na zítřek. Ježíš tě



promítá na obzor, nikdy do
muzea.“[12]

Kristův pohled je pohled Lásky, který
vždy podpírá toho, koho má před
sebou, a volá: „Je dobře, že jsi! Je
úžasné tě zde mít!“[13] Přestože nás
dokonale zná, počítá s námi.
Objevení této dvojí opory v Bohu je
tím nejlepším způsobem, jak znovu
získat důvěru a cítit se opět
přitahován po cestě vzhůru, za
Láskou, abychom byli posléze opět
posláni do celého světa. V tom
koneckonců spočívá naše největší
jistota: Kristus pro mne zemřel,
protože věřil, že to mělo cenu;
Kristus, který mne zná, mi důvěřuje.
Proto apoštol zvolal: „Je-li Bůh s
námi, kdo proti nám? Když ani
vlastního Syna neušetřil, ale vydal ho
za nás za všecky, jak by nám s ním
nedaroval také všechno
ostatní?“ (Řím 8,31–32).



Z této jistoty se rodí naše touha vydat
se opět na cestu, vypravit se do
celého světa, abychom v něm
zanechali Kristovu stopu. Víme, že
při tom mnohokrát klopýtneme, že
ne vždy dokážeme uskutečnit, co si
předsevezmeme…, ale že na tom
koneckonců nezáleží. Důležité je
pokračovat dál s pohledem upřeným
na Krista: „expectantes beatam
spem,“ s nadějí očekáváme bděle a
pozorně v radostné naději.[14] On je
tím, kdo nás spasí, a počítá s námi,
aby naplnil svět pokojem a radostí.
„Bůh nás stvořil, abychom stáli na
nohou. Jedna hezká horalská píseň,
která se zpívá při výstupu na hory,
říká: ‚V umění stoupat vzhůru, není
důležité neupadnout, ale nezůstat
ležet‘.“[15] Na nohou. Radostní. Na
cestě. S posláním zapálit „všechny
cesty země ohněm Kristovým,“ který
nosíme v srdci.[16]

Lucas Buch



[1] F. Ocáriz, Pasýřský list, 14–II–
2017, č. 33.

[2] František, Generální audience, 15–
II–2017.

[3] Benedikt XVI., enc. Spe salvi (30–
XI–2007), č. 31.

[4] Svatý Josemaría, Cesta, č. 584.

[5] Benedikt XVI., Spe salvi, č. 27.

[6] Římský misál, Nicejsko-
cařihradské vyznání.

[7] F. Ocáriz, Pastýřský list, 14–II–
2017, č. 30 (srov. Cesta, č. 382).

[8] František, Poselství, 15–VIII–2015.

[9] František, ap. exh. Evangelii
Gaudium (26–XI–2013), č. 264.

[10] S. Rubin, F. Ambrogetti, El papa
Francisco. Conversaciones con Jorge



Bergoglio, Ediciones B, Barcelona
2013, s. 54.

[11] Svatý Josemaría, Křížová cesta,
XII. zastavení, č. 3.

[12] František, Modlitební vigilie, 30–
VII–2016.

[13] Srov. J. Pieper, Las Virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 2012,
435–444.

[14] Římský misál, Přijímání.

[15] František, Homilie, 24–IV–2016.

[16] Cesta, č. 1.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/v-

radostnem-ocekavani-krista/
(08.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/v-radostnem-ocekavani-krista/
https://opusdei.org/cs-cz/article/v-radostnem-ocekavani-krista/

	V radostném očekávání Krista

