
opusdei.org

Utvářet charakter
podle ctností

Křesťanská zralost znamená
vzít otěže svého života do
vlastních rukou a vážně si před
Bohem položit otázku: Co mi
ještě schází? Tehdy začne boj o
ctnosti založený na vlastním
úsilí a především na Pánově
pomoci.

10.01.2019

„Když se (Ježíš) vydával na cestu,
přiběhl nějaký člověk, poklekl před
ním a ptal se ho: Mistře dobrý, co
musím udělat, abych dostal věčný



život?“[1] My, Pánovi učedníci, jsme
tomuto výjevu přítomni spolu s
apoštoly a možná jsme trochu
zaskočeni Ježíšovou odpovědí: „Proč
mě nazýváš dobrým? Nikdo není
dobrý, jenom jeden: Bůh.“[2] Ježíš
nedává přímou odpověď. Za použití
jemného Božího výchovného
způsobu chce mladíka navést k tomu,
aby si uvědomil konečný smysl své
touhy: „Ježíš ukazuje, že mladíkova
otázka je ve skutečnosti náboženská a
že dobrota, která člověka přitahuje a
zároveň i zavazuje, má svůj zdroj v
Bohu, že je to vlastně Bůh sám,
jediný, který je hoden, aby byl
milován ‚celým svým srdcem, celou
svou duší a celou svou myslí‘.“[3]

Chceš-li vejít do života

Pán se vzápětí vrací k odvážnému
dotazu: „Co mám udělat?“ a
odpovídá: „Chceš-li vejít do života,
zachovávej přikázání“[4]. Podle
vyprávění evangelia byl mladík



zbožným Židem, mohl tedy po této
odpovědi spokojeně odejít: Mistr
potvrdil jeho přesvědčení, protože ho
odkázal na přikázání, která od svého
mládí zachovával.[5] Mladík je však
chce slyšet přímo z úst tohoto nového
Mistra, v jehož učení byla moc. Cítí, a
v tom se nemýlí, že Ježíš před ním
může otevřít netušené obzory.
„Která?“[6] ptá se tedy. Ježíš mu
připomíná povinnosti vůči bližnímu:
„Nezabiješ, nezcizoložíš, nepokradeš,
nevydáš křivé svědectví, cti otce i
matku a miluj svého bližního jako
sám sebe.“[7] Jsou to předpisy – tzv.
druhá deska Desatera –, které chrání
„dobro člověka jako osoby a Božího
obrazu ochranou jeho jednotlivých
dober“[8]. Sv. Augustin píše, že
představují první úsek, počátek cesty
ke svobodě, nikoliv dokonalou
svobodu.[9] Jinými slovy: jsou
počáteční fází cesty lásky, avšak lásky
dosud nezralé a jen zčásti naplněné.

Co mi ještě schází?



Mladík tyto předpisy zná a
zachovává je, cosi v jeho nitru ho
však žádá o víc. Musí být ještě něco
víc, uvažuje, co bych mohl udělat.
Ježíš čte v jeho srdci: „Pohlédl na něj
s láskou.“[10] a staví před něj životní
výzvu: „Jedno ti schází: Jdi, prodej
všechno, co máš, a rozdej chudým, a
budeš mít poklad v nebi. Pak přijď a
následuj mě.“[11] Ježíš Kristus
směruje mladíkův pohled na jeho
svědomí, svobodu a touhu být
lepším. Nakolik mladík Mistrovým
požadavkům porozuměl, nevíme, ale
otázka „Co mi ještě schází?“
nasvědčuje tomu, že očekával další
„povinnosti“. Jeho vnitřní dispozice
byly dobré, ale ještě zcela
nepochopil, že s přikázáními Pána se
musí vnitřně ztotožnit.

Život, ke kterému Bůh člověka volá,
nespočívá pouze v tom dělat dobré
věci, ale v tom „být dobrý“ – ctnostný.
Náš Otec[12] říkával, že nestačí být
jen dobrácký. Je třeba být dobrý ve



shodě s nesmírným panoramatem –
„Jen jeden je dobrý“[13] –, které před
námi rozestírá Ježíš.

Křesťanská zralost znamená vzít
otěže svého života do vlastních
rukou a vážně si před Bohem položit
otázku: Co mi ještě schází? Bůh nás
vybízí, abychom opustili pohodlné
útočiště bezduchého plniče zákona a
objevili, že to podstatné je následovat
Ježíše, a to i přesto, že máme chyby.
Jedině tak totiž může jeho učení
změnit náš způsob myšlení a cítění,
jedině tak můžeme zakusit, jak se
naše malé a bázlivé srdce zvětšuje
díky svobodě, kterou mu Bůh dává:
„Poběžím cestou tvých přikázání, dal
jsi mému srdci volnost.“[14]

Mravní výchova a její výzvy

Mladík neočekával, že to, „co mu
ještě schází“, bude zrovna toto:
položit svůj život Bohu a lidem k
nohám a přijít tak o bezpečné zázemí
plniče předpisů. Odešel tedy



zarmoucen jako každý, kdo chce jít
raději vlastní cestou, než aby se
nechal Bohem vést a překvapovat.
Bůh nás ale volá k životu ve svobodě
– „To je svoboda, ke které nás
osvobodil Kristus“[15] –, a naše srdce
se s ničím menším nespokojí.

Vnitřně zrát znamená učit se žít v
souladu s vysokými ideály. Nejde jen
o to znát předpisy či mít stále
vytříbenější cit pro důsledky
osobních činů. Rozhodnout se být
dobrý – tedy v podstatě svatý –,
vyžaduje ztotožnit se s Kristem a
odhalit důvody způsobu života, který
nám předkládá. Je proto zapotřebí
znát smysl morálních předpisů, které
nás učí, o jaká dobra máme usilovat
a jak máme žít, abychom dosáhli
naplněného života. A toho
dosáhneme tak, že si osvojíme
křesťanské ctnosti.

Opěrné pilíře charakteru



Poznatky o morálce se nemohou
omezovat jen na abstraktní
přednášky nebo nějaké techniky.
Formování svědomí vyžaduje
upevňování charakteru, který má
stát na pilířích ctnosti. Ctnosti tvoří
pevný základ osobnosti, zaručují její
stabilitu a poskytují jí vyrovnanost.
Činí nás schopnými vyjít ze sebe, ze
svého sobectví, a zaměřit naši
pozornost směrem ven, tj. na Boha a
na ostatní. Ctnostný člověk je vnitřně
vyrovnaný, jedná vždy s rozvahou, je
přímý, čestný, poctivý. Kdo naopak
ctnosti postrádá, ten se jen stěží
dokáže zhostit nějakého důležitého
úkolu nebo se přiblížit k velkým
ideálům. Jeho život se skládá z
improvizace a nečekaných zvratů.
Takový člověk se nemůže spolehnout
ani sám na sebe, natož aby se na něj
mohli spolehnout jiní.

Pěstování ctností dává naší svobodě
větší rozměr. Ctnost nemá nic
společného s navyklostí nebo



rutinou. Aby v člověku zakořenily a
správně se ujaly dobré trvalé návyky,
které mu pomohou konat dobro
snadněji, na to nestačí jen samotný
jednotlivý úkon. K získání dobrých
trvalých návyků je zapotřebí
jednotlivé dobré úkony vytrvale
opakovat. Člověk se stane dobrým
tak, že jedná jako dobrý člověk.
Rozhodne-li se např., že se bude vždy
v určitou hodinu věnovat studiu,
bude to pro něj postupně snazší a
snazší. Ve svém rozhodnutí však
musí vytrvat, jinak nabytý studijní
návyk ztratí.

Obnova ducha

Lidské i nadpřirozené ctnosti
zaměřují naši pozornost na dobro, na
to, co je naplněním našich tužeb.
Pomáhají nám dosáhnout pravého
štěstí, které spočívá ve spojení s
Bohem: „Věčný život pak je to, že
poznají tebe, jediného pravého Boha,
a toho, kterého jsi poslal, Ježíše



Krista.“[16] Ctnosti člověku
umožňují, aby se bez potíží řídil
mravními předpisy, v kterých už
nevidí jen normy, které musí
dodržovat, ale cestu vedoucí ke
křesťanské dokonalosti, k sjednocení
s Ježíšem Kristem v duchu
blahoslavenství. Ta jsou jakousi
Kristovou podobiznou a vztahují se
na „základní životní postoje a
dispozice“[17], které vedou k
věčnému životu.

Tehdy se před člověkem otevře cesta
růstu křesťanského života. Svatý
Pavel říká: „Změňte se a obnovte
svoje smýšlení, abyste dovedli
rozeznat, co je vůle Boží, co je dobré,
bohulibé a dokonalé.“[18] Milost
mění způsob, jakým hodnotíme
události, a poskytuje nám nová
kritéria jednání. Postupně se tak
naučíme upravovat svůj pohled na
věci podle Boží vůle, která se
projevuje mimo jiné i v mravním
zákonu, takže pak milujeme dobro a



svatý život a máme zálibu v tom, „co
je dobré, bohulibé a dokonalé“[19].
Dosáhneme mravní a citové zralosti
v křesťanském duchu, díky čemuž
dokážeme snadno posoudit, co je
doopravdy ušlechtilé, pravdivé,
správné a krásné, a odmítnout hřích,
který je urážkou důstojnosti Božích
dětí.

Člověk se na této cestě stane
„rozvážnou duší (člověkem s
úsudkem)“[20], jak říkal svatý
Josemaría. Jak však takováto
rozvážnost a schopnost úsudku
vypadá? Svatý Josemaría na jiném
místě dodává: „Úsudek předpokládá
zralost, pevné přesvědčení,
dostatečnou znalost učení, jemnost
ducha a výchovu vůle.“[21]
Předkládá nám tím nádherný obraz
osobnosti křesťana, majícího v sobě
zralost, která pomáhá činit
rozhodnutí s vnitřní svobodou, tj. s
odpovědností člověka, který dokáže
svá rozhodnutí obhájit; pevné a jisté 



přesvědčení založené na důkladných
znalostech křesťanské nauky, které
získá pomocí studia, přednášek,
četby, rozumové úvahy a zejména
díky příkladu druhých – „Pravými
hvězdami našeho života jsou osoby,
které dovedly žít správně.“[22] To je
spojeno s jemností ducha, která se
projevuje laskavostí vůči druhým, a s
výchovou vůle, která vede k
ctnostnému životu. „Člověk úsudku“
se proto v každé situaci ptá: „Co ode
mne chce Bůh?“ a prosí Ducha
svatého o světlo. Řídí se osvojenými
zásadami, dokáže se poradit s
kompetentní osobou a podle jejích
rad následně i jednat.

Plod lásky

Mravní chování – které nabývá svou
konkrétní podobu plněním přikázání
pomocí ctností –, je tak chápáno jako
plod lásky. Ta nás vede k tomu,
abychom hledali a konali dobro.
Taková láska je něčím víc než



pouhým citem, který je ze své
podstaty kolísavý a pomíjivý, není
závislá na momentálním duševním
rozpoložení a na tom, co nás láká
nebo co bychom v dané chvíli dělali
raději. Opravdově milovat a být
milován vyžaduje spíše
sebedarování, pramenící z
přitažlivosti velkých ideálů, pro něž
stojí za to nasadit vlastní svobodu, a
z vědomí, že nás Bůh miluje: „Při
dobrovolném odevzdání, v každém
okamžiku této oddanosti, svoboda
obnovuje lásku, a obnovovat se
znamená být stále mladý, ušlechtilý,
schopný ideálů a velkých obětí.“[23]

Křesťanská dokonalost nespočívá jen
v plnění předpisů či individuálním
rozvoji schopností jako je
sebeovládání nebo výkonnost; je
podnětem k svobodnému odevzdání
se Pánu, k odpovědi na jeho výzvu:
„Pojď a následuj mne“[24] s pomocí
jeho milosti. Znamená to žít podle
Ducha[25], být podněcován láskou,



která v člověku probouzí touhu
sloužit druhým a dává mu nalézat v
Božím zákoně výhradní cestu k
praktikování této svobodně zvolené
lásky. Nejde o to plnit nějaká
pravidla, ale přimknout se k Ježíši,
sdílet jeho život a poslání a láskyplně
naslouchat vůli Otce.

Nebýt perfekcionista

Snaze o růst v ctnostech je cizí
jakákoli narcistní touha po
dokonalosti. Bojujeme z lásky k
našemu Bohu Otci a svůj zrak
upíráme na něj, ne na sebe. Proto je
třeba zbavit se sklonu k 
perfekcionismu, který se může
objevit, když se ve svém vnitřním
boji budeme mylně zaměřovat jen na
úspěšnost, preciznost a výkonnost.
Takovéto vlastnosti jsou dnes sice v
některých oblastech života velmi v
módě, stírají však původní ráz
křesťanského mravního života.



Svatost totiž spočívá především v
lásce k Bohu.

Zralost nás povede k tomu, že
dokážeme uvést v soulad touhu
jednat dobře s reálnými omezeními,
se kterými se setkáváme jak u sebe,
tak u druhých. Nejednou bychom
rádi zvolali se sv. Pavlem: „Nechápu,
co dělám. Vždyť nekonám to, co chci,
ale dělám to, co nenávidím (…) Já
nešťastný člověk! Kdo mě vysvobodí
od těla propadlého této smrti?“[26]
Neztratíme klid, protože Bůh nám
stejně jako apoštolovi říká: „Stačí ti
moje milost.“[27] To nás naplní
vděčností a nadějí, neboť Pán počítá s
naší slabostí, která pro nás může být
podnětem k obrácení a k prosbě o
pomoc.

Můžeme se také opřít o Ježíšovu
odpověď na mladíkovu otázku. „Jen
jeden je dobrý.“[28] Děti Boží žijí z
dobroty svého Boha. On jim dá
potřebnou sílu, aby usilovaly o to, co



má skutečnou cenu, aby chápaly, co
je dobré a milovaly to, aby se
dokázaly obětovat pro poslání, které
jim On svěří.

J. M. Barrio – R. Valdés

[1] Mk 10,17.

[2] Mk 10,18.

[3] Svatý Jan Pavel II., enc. Veritatis
splendor (6–VIII–1993), č. 9. Srov. Mt
22,37.

[4] Mt 19,17.

[5] Srov. Mk 10,20.

[6] Mt 19,18.

[7] Mt 19,18–19.

[8] Svatý Jan Pavel II., enc. Veritatis
splendor, č. 13.



[9] Srov. In Ioannis Evangelium
Tractatus, 41, 9–10 (In: Veritatis
splendor, č. 13).

[10] Mk 10, 21.

[11] Tamtéž.

[12] Srov. Cesta, č. 337.

[13] Mt 19,17.

[14] Žl 119,32.

[15] Gal 5,1.

[16] Jan 17,3.

[17] Svatý Jan Pavel II., enc. Veritatis
splendor, č. 16.

[18] Řím 12,2.

[19] Tamtéž.

[20] Cesta, předmluva autora.

[21] Rozhovory, č. 93.



[22] Benedikt XVI., enc. Spe salvi (30–
XI–2007), č. 49.

[23] Boží přátelé, č. 31.

[24] Mk 10,21.

[25] Srov. Gal 5,16.

[26] Řím, 7,15.24.

[27] 2 Kor 12,9.

[28] Mt 19,17.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/
utvaret-charakter-podle-ctnosti/

(17.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/utvaret-charakter-podle-ctnosti/
https://opusdei.org/cs-cz/article/utvaret-charakter-podle-ctnosti/

	Utvářet charakter podle ctností

