
opusdei.org

Učit se od svatého
Josefa, který je
zrcadlem otcovství
Božího

Papež František připomněl, že
ačkoliv „nám evangelia
neuvádějí žádné podrobnosti o
tom, jakým způsobem
uplatňoval své otcovství“,
můžeme si být jisti, že „to, že
byl 'spravedlivý', se promítlo i
do výchovy, kterou Ježíšovi
poskytl“.

19.01.2022



Drazí bratři a sestry, dobré ráno!

Dnes bych se chtěl zabývat postavou
svatého Josefa jako otce z hlediska
vlídnosti.

V apoštolském listě Patris corde (8.
prosince 2020) jsem měl příležitost
zamyslet se nad tímto aspektem
vlídnosti, aspektem osobnosti
svatého Josefa. Ačkoli nám evangelia
neuvádějí žádné podrobnosti o tom,
jakým způsobem uplatňoval své
otcovství, můžeme si být jisti, že to,
že byl „spravedlivý“, se promítlo i do
výchovy, kterou Ježíšovi poskytl.
„Josef viděl, jak Ježíš den ode dne
roste ‘na duchu i na těle a byl milý
Bohu i lidem’ (Lk 2,52). Tak praví
evangelium. Jako Hospodin činil s
Izraelem, tak 'učil Ježíše chodit, držel
ho za ruku; byl mu jako otec, který
zvedá dítě k tváři a sklání se nad
ním, aby mu dal najíst' (srov. Oz
11,3-4)“ (Patris corde, 2). Tato
definice z Bible je krásná, protože



ukazuje Boží vztah k izraelskému
lidu. A my si myslíme, že stejný vztah
měl k Ježíši i svatý Josef.

Evangelia dokládají, že Ježíš vždy
používal slovo „otec“, když mluvil o
Bohu a jeho lásce. V mnoha
podobenstvích je hlavním hrdinou
postava otce. Jedním z nejznámějších
je jistě příběh milosrdného Otce, o
němž vypráví evangelista Lukáš
(srov. Lk 15,11-32). Toto podobenství
zdůrazňuje nejen zkušenost hříchu a
odpuštění, ale také způsob, jakým se
odpuštění dostává k člověku, který se
provinil. Text říká toto: „Když byl
ještě daleko od domu – hříšný syn,
který se zatoulal -, když byl ještě
daleko, otec ho uviděl a pohnutě mu
vyšel vstříc, vrhl se mu kolem krku a
políbil ho“ (v. 20). Syn očekával trest,
spravedlnost, která by mu nanejvýš
přisoudila místo jednoho ze sluhů,
ale ocitá se v otcově objetí. Vlídnost
je něco většího než logika světa. Je to
nečekaný způsob, jak dosáhnout



spravedlnosti. Proto nikdy
nezapomínejme, že Bůh se našich
hříchů nebojí: dobře si to
zapamatujme. Bůh se nebojí našich
hříchů, je větší než naše hříchy. Je
otcem, je láskou, je vlídný. Neděsí ho
naše hříchy, naše chyby, naše pády,
ale děsí ho uzavřenost našich srdcí –
ano, kvůli tomu trpí – děsí ho náš
nedostatek víry v jeho lásku.

V prožívání Boží lásky je velká
vlídnost. A je krásné pomyslet na to,
že prvním člověkem, který tuto
skutečnost Ježíšovi předal, byl sám
Josef. Boží věci k nám totiž vždy
přicházejí zprostředkovaně skrze
lidské zkušenosti. Před časem –
nevím, jestli jsem se o tom zmiňoval
– skupinu mladých lidí, kteří hrají
divadlo, skupinu mladých popových
hvězd, kteří „předběhli dobu“,
zasáhlo toto podobenství o
milosrdném otci a rozhodli se, že na
toto téma, na tento příběh, udělají
kus popového divadla. A udělali to



dobře. Celý příběh nakonec spočívá v
tom, že přítel naslouchá synovi, který
se odcizil svému otci, který se chtěl
vrátit domů, ale bál se, že ho otec
vyhodí a potrestá a podobně. A přítel
mu v té popové opeře říká: „Pošli
posla a řekni, že se chceš vrátit
domů, a jestli to otec přijme, ať dá na
znamení toho do okna kapesník, do
okna, které uvidíš, jakmile se budeš
blížit domů.“ Tak se to stalo. A opera
se zpěvem a tancem pokračuje až do
chvíle, kdy se syn přiblíží a spatří
domov. Když vzhlédne, vidí dům
plný bílých kapesníků: plný. Ne
jedno, všechna okna, tři nebo čtyři
na okno. To je Boží milosrdenství.
Nebojí se naší minulosti, našich
špatných věcí: ne. Bojí se pouze
uzavření. Takže... všichni máme
nějaké účty, ale smířit se s Bohem je
krásná věc, protože začneme mluvit
a On nás obejme. Vlídnost.

Pak se můžeme ptát sami sebe, zda
jsme sami zakusili tuto vlídnost a zda



jsme se stali jejími svědky.
Zamysleme se. Vlídnost totiž není
primárně citová nebo sentimentální
záležitost: ne. Je to zkušenost, že se
cítíme milováni a přijímáni právě ve
své chudobě a bídě, a tak
proměňováni Boží láskou.

Bůh nespoléhá jen na naše talenty,
ale také na naši vykoupenou slabost.
Naše slabost je vykoupena a On na to
spoléhá. Proto například svatý Pavel
říká, že existuje plán i pro jeho
křehkost. Ve skutečnosti napsal
korintské obci: „Abych nezpychl, byl
mi dán do těla osten, satanův posel,
aby mě zasáhl…. Proto jsem se třikrát
modlil k Pánu, aby mě toho zbavil. A
on mi řekl: 'Stačí ti má milost, neboť
ve slabosti se plně projevuje síla'.“ (2
Kor 12,7-9). Pán nás nezbavuje všech
slabostí, ale pomáhá nám žít ve
slabostech a bere nás za ruku. Ale jak
to? Ano, bere za ruku naše slabosti,
nás s našimi slabostmi, je nám
nablízku. A to je vlídnost.



Zkušenost vlídnosti spočívá v tom, že
vidíme, jak Boží moc prochází právě
tím, co nás činí nejkřehčími; ovšem
pod podmínkou, že se odvrátíme od
pohledu Zlého, který „nás nutí dívat
se na naši křehkost s negativním
úsudkem“, zatímco Duch svatý ji
„vynáší na světlo s vlídností“ (Patris
corde, 2). „Vlídnost je nejlepší
způsob, jak se dotknout toho, co je v
nás křehké.“ [...] Podívejte se, jak se
ošetřovatelé dotýkají ran
nemocných: s vlídností, aby jim ještě
více neublížili. A právě tak se Pán
dotýká našich ran, se stejnou něhou.
Proto je důležité setkat se s Božím
milosrdenstvím, zejména ve svátosti
smíření, v osobní modlitbě s Bohem,
ve zkušenosti pravdy a vlídnosti.
Paradoxně i Zlý nám může říkat
pravdu: je lhář, ale jde stranou, aby
nám řekl pravdu, aby mě pak přivedl
ke lži. Zlý to však dělá proto, aby nás
odsoudil. Pán nám říká pravdu a
natahuje k nám ruku, aby nás
zachránil. My však víme, že pravda,



která přichází od Boha, nás
neodsuzuje, ale přijímá, objímá,
podporuje, odpouští nám„ (Patris
corde, 2). Bůh vždycky odpouští:
zapište si to do hlavy a do srdce. Bůh
vždy odpouští. Jsme to my, kdo se
unavuje prosit o odpuštění. Ale
vždycky odpustí. Ty nejošklivější
věci.

Je tedy dobré, abychom se zrcadlili v
Josefově otcovství, které je zrcadlem
otcovství Božího, a ptali se sami sebe,
zda dovolíme Pánu, aby nás miloval
svou vlídností a každého z nás
proměnil v muže a ženu schopné
takto milovat. Bez této „revoluce
vlídnosti“ - potřebujeme revoluci
vlídnosti! - a bez této revoluce
vlídnosti riskujeme, že zůstaneme
uvězněni ve spravedlnosti, která
nám nedovoluje snadno vstát a která
zaměňuje vykoupení za trest. Proto
chci dnes zvláštním způsobem
vzpomenout na naše bratry a sestry,
kteří jsou ve vězení. Je správné, aby



ti, kdo se dopustili chyby, za ni
zaplatili, ale ještě správnější je, aby ti,
kdo se dopustili chyby, měli možnost
se ze své chyby napravit. Nelze
praktikovat odsouzení bez okna
naděje. Každé odsouzení má vždycky
okno naděje. Mysleme na naše bratry
a sestry ve vězení, mysleme na Boží
vlídnost k nim a modleme se za ně,
aby v tomto okně naděje našli cestu k
lepšímu životu.

Na závěr se modleme tuto modlitbu:

Svatý Josefe, otče ve vlídnosti, nauč
nás přijmout,

že jsme milováni právě v tom, co je v
nás nejslabší.

Dej, abychom nekladli překážky

mezi naši chudobu a velikost Boží
lásky.

Vzbuď v nás touhu přiblížit se
smíření,



aby nám bylo odpuštěno

a abychom byli schopni vlídně
milovat své bratry a sestry v jejich
chudobě.

Buď nablízku těm, kdo se dopustili
špatnosti a zaplatili za ni;

pomoz jim najít vedle spravedlnosti i
vlídnost,

aby mohli začít znovu.

A nauč je, že prvním způsobem, jak
znovu začít,

je upřímně požádat o odpuštění

a pocítit Otcovo pohlazení.

Děkuji.

RadioVaticana.cz / Rome
Reports



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/ucit-

se-od-svateho-josefa/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/ucit-se-od-svateho-josefa/
https://opusdei.org/cs-cz/article/ucit-se-od-svateho-josefa/

	Učit se od svatého Josefa, který je zrcadlem otcovství Božího

