
opusdei.org

„Tvou tvář hledám,
Hospodine.“ Víra v
osobního Boha

Křesťanská víra je víra s Tváří,
víra, která nám říká: Nejsi na
světě sám… je Někdo, kdo chtěl,
abys existoval, kdo ti řekl: Žij!

26.07.2018

„O tobě přemítá mé srdce, že říkáš:
‚Hledejte mou tvář!‘ Tvou tvář tedy
hledám, Hospodine“ (Žl 27,8).
Žalmistův verš je obdobou námětu,
který se táhne stránkami Písma
svatého od knihy Genesis až po



knihu Zjevení:[1] dějiny Boha a lidí,
které dnes pokračují dál. V této touze
je vyjádřeno cosi, co i dnes více méně
explicitně pulzuje v srdcích lidí 21.
století. Byť se po léta mohlo zdát, že
úpadek náboženství v západním
světě je nezadržitelný, že víra v Boha
je ve srovnání s moderní kulturou a
vědeckým světem jen o trochu víc
než nemoderním kusem nábytku, je
hledání Boha a transcendentního
smyslu vlastní existence stále živé.

Nicméně v tomto hledání došlo ke
značné kvalitativní změně. Obraz
náboženských přesvědčení je dnes
složitější a fragmentárnější než v
minulosti. V katolické církvi upadlo
praktikování a vzrostl počet lidí, kteří
se označují za křesťany, ale
neuznávají některé aspekty nauky
víry a morálky. Objevuje se také
tendence volně směšovat různá
náboženská vyznání (např.
křesťanství s budhismem). Vzrostl
počet lidí, kteří říkají, že věří v



nějakou neosobní sílu, ale ne v Boha
křesťanské víry, a také počet členů
nekřesťanských náboženství, zvláště
východních náboženství nebo hnutí 
New Age. Pro mnohé má obraz
božství rozostřenou podobu
kosmické síly, jakéhosi zdroje
duchovní energie nebo nějaké
vzdálené a lhostejné bytosti. Celkově
lze říci, že v současném kulturním
prostředí je mnohem obtížnější 
poznat tvář osobního Boha,
považovat za skutečně věrohodnou
křesťanskou zvěst o Bohu, který se
zjevil v Ježíši Kristu, nebo si
zásadním způsobem uvědomovat
jeho blízkost.

Jsou-li kultury, v nichž je neosobní
chápání Boha způsobeno tím, že na
ně měla křesťanská víra malý vliv,
jedná se v západním světě spíše o
složitý kulturní jev: „Podivné
zapomenutí na Boha,“ kvůli němuž
„se zdá, že všechno docela dobře jde i
bez Něho.“[2] Toto zapomenutí, jež



nemůže zabránit jistému „pocitu
frustrace, nespokojenosti všech se
vším,“[3] se mimo jiné projevuje v
tendenci chápat náboženství z
individualistického pohledu, jako 
konzum náboženských zážitků v
závislosti na vlastních duchovních
potřebách. Ačkoli je dnes z tohoto
pohledu těžké pochopit, že nás Bůh
volá k osobnímu vztahu, nebylo to
snadné ani v dřívějším dosti
rozšířeném pojetí, jež nahlíželo na
praktikování náboženství především
jako na „povinnost“ či pouhý vnější
závazek vůči Bohu. Jasně to v této
souvislosti dokládá jasnozřivý pohled
blahoslaveného Johna Henryho
Newmana na dějiny: „Každé století je
jako ty ostatní, ačkoli těm, kteří v
něm žijí, se zdá horší než kterékoli
předchozí.“[4]

Kontext, v němž se křesťanská víra
vyvíjí dnes, má zcela jistě složitější
povahu. Ale i dnes je stejně jako dřív
možné znovu objevit strhující sílu



víry s Tváří, víry, která nám říká:
Nejsi na světě sám; je Někdo, kdo
chtěl, abys existoval, kdo ti řekl: Žij!
(srov. Ef 16,6), a kdo nás chce mít
navěky šťastné. Bůh Ježíše Krista,
kterého kritizovali za to, že „údajně
minimalizoval smysl lidské existence
a odnímal životu novost a
dobrodružství“,[5] opravdu chce,
abychom měli život, život v hojnosti
(Jan 10,10), to znamená štěstí, které
nám nikdo a nic nemůže vzít (srov.
Jan 16,22).

Tajemství Tváře a idoly bez tváře

Někteří, zvláště na Západě, dnes
chápou duchovno a náboženství jako
protiklad: zatímco v „duchovnu“
spatřují autentičnost a blízkost –
jedná se o jejich zážitky, o pocity –, v
náboženství vidí především jakýsi
souhrn předpisů a přesvědčení, jež
jsou jim cizí. Náboženství se tak
může jevit jako předmět historického
a kulturního zájmu, ne však jako



skutečnost nezbytná pro osobní a
společenský život. Vedle jiných
faktorů to může být způsobeno
určitými nedostatky v katechezi –
křesťanská víra je totiž určena právě
k tomu, aby se stala zkušeností v
životě každého člověka, podobně
jako mezilidské vztahy, přátelství atd.
„Neexistuje totiž,“ napsal svatý
Josemaría, „duchovní život bez
osobního vztahu k Bohu.“[6] Ve
stejném duchu napsal papež
František: „Zvu každého křesťana na
jakémkoli místě a v jakékoli situaci k
tomu, aby se hned dnes navrátil ke
svému osobnímu setkání s Ježíšem
Kristem, nebo alespoň aby učinil
rozhodnutí, že se s ním chce setkat a
že ho bude každý den bez ustání
hledat. Nikdo nemá sebemenší
důvod myslet si, že se ho toto
pozvání netýká.“[7]

Toto setkání však neodpovídá logice,
podle níž vše probíhá okamžitě a
automaticky. K člověku nelze



přistupovat tak, jako se vstupuje na
nějakou webovou stránku, prostým
kliknutím na odkaz; ani nelze
nějakou osobu doopravdy objevit tak,
jako se nalézá nějaký předmět.
Dokonce i tehdy, když se zdá, že
objevení Boha bylo nenadálé, jak
tomu bývá u některých konverzí,
vyprávění konvertitů většinou
ukazuje, že takový krok byl
připravován velmi pozvolna již
dlouhou dobu předtím. Cesta k víře a
samotný život věřícího má v sobě
hodně trpělivého čekání. „Máme žít v
očekávání tohoto setkání.“[8]
Proměny v dějinách spásy – jak ty, o
nichž vypráví Písmo, tak ty, jejichž
svědky jsme v současnosti – ukazují,
jak Bůh umí čekat. Bůh čeká, protože
má co do činění s lidmi. Ale proto, že
On je Osoba, má se i člověk naučit
čekat. „Víra ze své povahy vyžaduje
zřeknutí se bezprostředního
vlastnění, které je zdánlivě nabízeno
viděním; je pozváním k otevření se
zdroji světla v úctě k vlastnímu



tajemství Tváře, která se chce zjevit
osobně a ve vhodném čase.“[9]

Příběh o zlatém teleti na poušti (srov.
Ex 32,1–8) je věčným obrazem této
netrpělivosti člověka s Bohem.
„Zatímco Mojžíš mluví na Sinaji s
Bohem, lid nevydrží čekat.“[10]
Rozumí se tedy, proč starozákonní
proroci tak naléhavě varovali před
modloslužbou,[11] která prochází
napříč staletími až dodnes. Nikomu
se pochopitelně nelíbí, nazývá-li ho
někdo modloslužebníkem: toto slovo
naznačuje podřízenost a iracionalitu,
což není zrovna lichotivé. Stojí však
za povšimnutí, že proroci se tímto
výrazem obraceli především k 
věřícímu lidu. Modloslužba totiž není
jen a pouze problém „národů“, které
nevzývají Boží Jméno (srov. Jer
10,25): mívá své místo i v životě
věřícího člověka, jako jakási
„rezerva“, pro případ, že Bůh
nenaplní očekávání srdce, jakoby
Bůh nestačil. „Před modlou nehrozí



možnost nějakého povolání, které
odvádí z vlastních jistot, protože
modly nemají ústa a nemluví (Žl
115,5). Chápeme tedy, že modla je
záminkou k tomu, abychom se sami
postavili do středu reality klaněním
se dílu vlastních rukou.“[12] Neboť v
tom spočívá pokušení: stanovit si
tvář, i kdyby to měla být jen ta naše,
jakoby odražená v zrcadle. „Namísto
víry v Boha se upřednostňuje
uctívání modly, jejíž tvář lze stanovit
a jejíž původ je známý, protože ji
sami zhotovujeme.“[13] Hledání
osobního Boha, Tváře, jež chce být
přijata, je považováno za nemožné, a
jsou vybírány tváře, jež si volíme
sami: „uzpůsobené“ bohy – s
hořkosladkou pachutí, jež toto
adjektivum někdy mívá; bohové „ze
stříbra, zlata, bronzu, železa, dřeva i
kamene, kteří nevidí, neslyší ani nic
nevědí“ (Dan 5,23), kteří se však
propůjčují našim tužbám.



Na tyto jistoty můžeme být upnutí po
různě dlouhou dobu. Avšak nějaká
potíž v práci, rodinná krize,
problematické dítě nebo těžká nemoc
mohou snadno způsobit, že se tato
jistota zhroutí. „Kde jsou ti tví
bohové, které sis pořídil? Jen ať tě
přijdou z tvé bídy zachránit!“ (Jer 2,
28). V tu chvíli si člověk uvědomí, že
je na světě sám; podobně jako Adam
a Eva v ráji po prvotním hříchu, si
uvědomí, že je nahý, že visí ve
vzduchoprázdnu (srov. Gen 3,7).
„Přijde chvíle, kdy už člověk nemůže
dál, nestačí mu obvyklé vysvětlení,
nespokojí se s výmysly falešných
proroků. A přestože si to lidé
neuvědomují, pociťují touhu utišit
svůj neklid Božím učením.“[14]

Osobní Bůh

V čem může křesťanství překonat
nedostatky idolů a utišit tuto touhu?
Zatímco pro jiná náboženství a
spirituality „Bůh zůstává velmi



vzdálen a zdá se, že nechce být
poznán, nenechá se milovat, není
přítelem,“[15] křesťanský Bůh „se dal
spatřit: ve tváři Krista vidíme Boha,
Boha, který se dal poznat“.[16]
Křesťanský Bůh je ten Někdo, po
němž lidské srdce touží. On sám nám
přišel ukázat svou tvář: „O tom, co
jsme slyšeli, vlastníma očima viděli,
bedlivě pozorovali a čeho jsme se
svýma rukama dotýkali, o Slovu
života svědčíme a zvěstujeme
vám.“ (1 Jan 1,3). Když všechny
lidské jistoty selžou, když se život a
jeho smysl stane nejistým, vstupuje
na scénu „Slovo života“. Kdo ho
odmítne, stane se jakoby otrokem své
potřeby lásky;[17] kdo mu otevře
dveře a rozhodne se, že se nebude
držet svých vlastních jistot nebo své
beznaděje, kdo před ním uzná sám
sebe za ubohého nemocného, za
ubohého slepce, může objevit jeho
tvář.



Co ale znamená, že Bůh je osoba, že
má tvář? A má vůbec tato otázka
smysl? Když Filip žádá Ježíše, aby jim
ukázal Otce, Pán mu odpoví: „Kdo
viděl mne, viděl Otce“ (Jan 14,9). Že
se Bůh stal člověkem v Ježíši, že skrze
jeho lidství se Bůh ukázal jako osoba
– což je ústřední událost křesťanské
víry –, dokazuje, že tato otázka
nenaznačuje klamnou představu, ale
že má skutečný cíl.

Pro úvahu o osobním Bohu je tedy
možné vycházet od lidské osoby; je to
vlastně jediná cesta, protože
neznáme přímým způsobem žádnou
jinou formu osobní existence. Je však
třeba vyvarovat se přitom 
antropomorfismu: pokušení
popisovat Boha podle lidských
měřítek, cosi jako zvětšenou,
zdokonalenou lidskou bytost. Již
samotný fakt, že Bůh je Trojice osob,
dokazuje, že jeho osobní Bytí
přesahuje rámec naší vlastní
existence; proto však ještě tato cesta



není neužitečná pro pokus přiblížit
se k jeho Tajemství na křídlech víry a
rozumu.[18]

Vraťme se tedy znovu k otázce: Co
znamená být osobou? Osoba se od
neosobních tvorů liší tím, že „vlastní
sama sebe vůlí a rozumí si
inteligencí: je to transcendence
bytosti, která může říci já.“[19]
Transcendence proto, že ono já činí z
každé osoby – včetně těch, které já
říct nemohou – před zbytkem
vesmíru samostatnou skutečnost;
každá osoba je takříkajíc hlubinou.
„Hlubina se ozývá hlubině“ (Žl 42,8),
říká verš žalmu, v němž svatý
Augustin poznává tajemství lidské
osoby.[20] Říci, že Bůh je osoba, tedy
znamená, že jde o Já, které je svým
pánem a je jiné než já, není však
vedle mne, jako kterákoli jiná lidská
osoba. Bůh je, jak také říkal svatý
Augustin v jednom výrazu, jehož
hloubku lze stěží překonat, interior
intimo meo: vnitřnější než mé vlastní



nitro,[21] protože se nachází v
nejhlubším počátku mého bytí. On
na mne myslel a nikdy na mne
myslet nepřestane.

Právě zde se objevuje rozhodující
hranice mezi naším osobním bytím a
bytím Boha. Naše existence je
zásadně závislá na Bohu: jsme, 
protože On chtěl; naše bytí je v jeho
rukou. „Na počátku západní filozofie
se opakovaně objevuje otázka po 
arjé, počátku všech věcí, a jsou na ni
dávány různé hluboké odpovědi.
Avšak jen jedna odpověď je ta pravá:
uvědomit si, že můj počátek je v
Bohu. Lépe řečeno: v Boží vůli,
zaměřené na mne, na to, čím mám
být, abych byl, kým jsem.“[22] Bůh
rozhodl, abych existoval a byl právě
takový, jaký jsem; proto se mohu
přijmout a považovat se za dobro.
Tak tomu je pokaždé, když dítě zjistí,
že je svými rodiči milováno, pokaždé,
když mu pohled, úsměv, gesto řekne:
„Je pro mne dobré, že jsi!“[23]



poznává, že je zcela závislé… a
zároveň bezmezně milované.

„On je náš Tvůrce, jemu patříme“ (Žl
100,3). Nese sebou tato radikální
závislost nějakou formu nadvlády?
Kdybychom měli odpovědět kladně,
museli bychom říci, že když se matka
usmívá na své malé dítě, chce ho
přitom ovládat. Je nadvláda jedinou
formou vztahu mezi osobami? Je
dokonce hlavní formou? Oproti 
logice nadvlády se nám ihned
představuje jiná, mocnější logika: 
logika lásky. Oproti postoji toho, kdo
druhému říká: „Musíš být takový,
jaký já říkám, abys byl“, se ozývá
mnohem osobnější zvolání: „Je
dobře, že jsi… jaký jsi!“ To je slovo,
kterým se obracíme k milované
osobě, k nemocnému dítěti, k
starému otci, slovo, kterým je ten
druhý potvrzen takový, jaký je… a je
milován.



Uznat, že nejsem svým původcem,
neznamená přijmout bez váhání
svou konečnost: takový závěr
zůstává jen na povrchu věci. Ve
skutečnosti to znamená otevřít se
nekonečnosti Boha; znamená to
uznat, že „pokud žiji, jsme dva. Můj
život je ve své podstatě vztahem.
Existuji pouze proto, že jsem
vysloven někým jiným. Uznat tuto
absolutní závislost jednoduše
znamená utvrdit se v tom, čím jsem.
Existuji pouze proto, že jsem
milován. A život pro mne bude
znamenat, že budu sám milovat, že
odpovím na milost díkůvzdáním“.
[24] Křesťanské Zjevení nám dává
poznat Boha, který se řídí touto
logikou. Boha, který tvoří z Lásky, z
přemíry Lásky. Ba co víc: Boha, který 
je Láska. A právě v setkání s ním
objevíme svou vlastní tvář: objevíme,
kým jsme.

Boží tvář



„Nejsme náhodným a nesmyslným
produktem vývoje,“ řekl Benedikt
XVI. po svém zvolení na Petrův
stolec. „Každý z nás je plodem Boží
myšlenky. Každý z nás je chtěn,
každý je milován, každý je
nutný.“[25] Tato skutečnost není jen
předmětem intelektuálního chápání.
Jinými slovy, nestačí říct: „Dobře, už
tomu rozumím.“ Je to jiskra, která
zapaluje celý život: umožňuje pohled
na křesťanství, který dalece
překonává pohled intelektuálního
systému a přeměňuje život od
základu.

Z tohoto nového pohledu se modlitbě
dostává ústředního místa v životě,
jak můžeme vidět v Ježíšově životě.
[26] Modlitba nemá nic společného s
koncepcemi, které zkreslují její
smysl, nespočívá v sebevyprázdnění
ani v úslužném poslouchání cizí vůle.
Dobře to vysvětluje papež František,
když popisuje, jak se modlí: „Cítím,
jako bych byl v rukou někoho jiného,



jakoby mě Bůh bral za ruku. Myslím,
že je třeba dojít k transcendentní
odlišnosti Pána, který je Pánem
všeho, ale vždy respektuje naši
svobodu.“[27] Modlitba tedy na
prvním místě znamená objevit, že
jsme s Bohem: Někým živým,
skutečným, který není já sám;
Někým, v kom objevuji, kým
skutečně jsem, v kom objevuji svou
pravou tvář.

Vědomí, že jsme stvořeni Bohem, v
nás nevyvolává pocit, že jsme 
odmítnuti, ale právě naopak přijati.
Někdo nám řekl: „Je dobře, že jsi!“ A
ten Někdo to navíc navěky stvrdil a
stanovil tím, že za každého z nás
položil život. Postoj, který můžeme
zaujmout před Bohem, nespočívá v
tom podřídit se, nebo se vzepřít, ale
uzavřít se do lásky, neboli nechat se
milovat, abychom mohli odpovědět 
láskou. Naším Počátkem je Láska, a k
Lásce jsme byli Bohem vyvoleni a
povoláni. Až proto v nebi „spatříme



Boží tvář, poznáme, že jsme ji znali
odjakživa. Byl zasvěcen do všech
našich pozemských zkušeností
nevinné lásky; stvořil je, udržoval a v
každé chvíli zevnitř oživoval. Vše, co
v nich bylo opravdovou láskou, bylo
dokonce i na zemi mnohem více jeho
než naše, a naše to bylo jen proto, že
to bylo jeho“.[28]

Lucas Buch – Carlos Ayxelá

****

Literatura k prohloubení tématu

František, Ap. exh. Evangelii
gaudium, 24–11–2013, b. 264–267:
„Osobní setkání s láskou Ježíše, jenž
nám přinesl spásu“.

František, Enc. Lumen Fidei, 29–6–
2013, č. 8–39.

Benedikt XVI., Audience, 16–1–2013.

Papežská rada pro kulturu, Papežská
rada pro mezináboženský dialog



(2003), Ježíš Kristus, nositel živé vody.
Křesťanská úvaha o hnutí New Age (O
křesťanství vzhledem k rozmachu
hnutí New Age a jiných spiritualit).

Kongregace pro nauku víry (1989) 
Orationis Formas. Dopis biskupům
katolické církve o některých
aspektech křesťanské meditace (O
osobním vztahu s Bohem jako
základním prvku křesťanské
modlitby).

Borghello, U. Liberare l’amore. La
comune idolatria, l’angoscia in
agguato, la salvezza cristiana, (kap.
2–4), Ares, 2009.

Burggraf, J. „La libertad, don y
tarea”. In: Burggraf, J. La transmisión
de la fe en la sociedad postmoderna y
otros escritos, Eunsa, 2015.



Daniélou, J. Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, kap. 2, „El
Dios de los filósofos” (orig. Dieu et
nous).

Guardini, R. Sebepřijetí – Životní
období, Zvon, Praha 1997 (orig. Die
Annahme seiner selbst).

― Svět a osoba. Eseje ke křesťanské
nauce o člověku, Trinitas, Svitavy
2005. (orig. Welt und Person.
Versuche zur christlichen Lehre vom
Menschen)

Ratzinger, J. Úvod do křesťanství,
Petrov, Brno 1991 (I. 4. 2 „Osobní
Bůh”). (orig. Einführung in das
Christentum)

― El Dios de los cristianos (I. 1 „Dios
tiene nombre”), Sígueme, 2009 (orig. 
Der Gott Jesu Christi. Betrachtungen
über den Dreieinigen Gott).

― Víra, pravda, tolerance. Křesťanství
a světová náboženství (I. 1. „Jednota a



pluralita náboženství. Místo
křesťanské víry v dějinách
náboženství”). (orig. Glaube,
Wahrheit, Toleranz. Das Christentum
und die Weltreligionen)

― „Sobre el concepto de persona en
teología”. In: Ratzinger, J. Palabra en
la Iglesia, Sígueme, 1976 s. 165–180
(orig. „Zum Personverständnis in
Theologie”).

[1] „Budu se před tebou muset
skrývat. Budu na zemi tulákem a
štvancem“ (Gn 4,14); „Nebudeš moci
spatřit mou tvář. Žádný člověk mě
nemůže spatřit a zůstat naživu“ (Ex
33,20); „Ať Hospodin nad tebou
rozjasní svou tvář a daruje ti
přízeň!“(Nm 6,25); „Proč skrýváš
svoji tvář? Proč mě za protivníka
pokládáš?“ (Job 13,24); „Kdy už půjdu
a spatřím Boží tvář?“ (Žl 42,3);



„Nebudu už na vás hledět s nevolí.
Jsem přece milosrdný, praví
Hospodin“ (Jer 3,12); „Budou hledět
na jeho tvář a na čelech budou mít
jeho jméno“ (Zj 22,4).

[2] Benedikt XVI., Homilie, 21–VIII–
2005.

[3] Tamtéž.

[4] J. H. Newman, Lectures on the
Prophetical Office of the Church,
Londýn 1838, s. 429.

[5] František, enc. Lumen Fidei, 29–
VI–2013, č. 2.

[6] Jít s Kristem, č. 174.

[7] František, ap. exh. Evangelii
gaudium, 24–XI–2013, č. 3.

[8] František, Generální audience, 11–
X–2017.

[9] František, Lumen Fidei, č. 13.



[10] Tamtéž.

[11] Srov. např. Bar 6,45–51; Jer 2,28;
Iz 2,8; 37,19.

[12] František, Lumen Fidei, č. 13.

[13] Tamtéž.

[14] Boží přátelé, č. 260.

[15] Benedikt XVI., Lectio divina, 12–
II–2010.

[16] Tamtéž.

[17] Srov. U. Borghello. Liberare l
´amore, Milán, Ares 2009, s. 34.

[18] Obrazem „křídel“ má svatý Jan
Pavel II. na začátku své encykliky 
Fides et Ratio (14–IX–1998) na mysli
víru a rozum.

[19] J. Daniélou, Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, s. 95.



[20] Srov. svatý Augustin, 
Enarrationes in Psalmos, 41, b. 13–14.

[21] Svatý Augustin, Vyznání III. 6.
11.

[22] R. Guardini, La aceptación de sí
mismo, Guadarrama, Madrid 1962, s.
29.

[23] Toto je definice lásky, kterou
použil J. Pieper ve své známé knize 
Ctnosti, Česká křesťanská akademie,
2000.

[24] J. Daniélou, Dios y nosotros, s.
108.

[25] Benedikt XVI., Homilie při mši
svaté na zahájení pontifikátu, 24–IV–
2005.

[26] Srov. Benedikt XVI., Audience,
30–XI–2011.

[27] S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco, 54.



[28] C. S. Lewis, Čtyři lásky, Návrat
domů, Praha 1997, s. 106.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/tvou-

tvar-hledam-hospodine-vira-v-
osobniho-boha/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/tvou-tvar-hledam-hospodine-vira-v-osobniho-boha/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tvou-tvar-hledam-hospodine-vira-v-osobniho-boha/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tvou-tvar-hledam-hospodine-vira-v-osobniho-boha/

	„Tvou tvář hledám, Hospodine.“ Víra v osobního Boha

