
opusdei.org

Tichý hlas v duši:
Boží ticho

Ticho bývá často „místem“, kde
nás Bůh čeká. Chce, abychom
místo zvuku vlastního hlasu
naslouchali Jemu.

12.04.2018

Kniha Exodus vypráví o tom, jak se
Bůh zjevil Mojžíšovi na hoře Sinaj v
lesku své slávy: celá hora se prudce
chvěla, Mojžíš hovořil a Bůh mu
odpovídal uprostřed hřmění a
blýskání (Ex 19,16–22). Všechen lid
naslouchal v ohromení nad mocí a
vznešeností Boha. Třebaže



podobných setkání člověka s Bohem
určujících dějiny Izraele[1] existuje
více, ukazoval se Bůh svému lidu
většinou jinak: ne v záři světla, nýbrž
v tichu a ve tmě.

O několik století později se prorok
Eliáš, který utíká před Jezabel, jež ho
pronásleduje, vydává na Boží popud
znovu na Boží horu (Choreb). Prorok,
ukrytý v jeskyni, vidí stejné projevy
Boží přítomnosti, ke kterým došlo v
Exodu: zemětřesení, smršť, oheň.
Bůh tam však nebyl. Po ohni, říká
svatopisec, se ozval „šelest jemného
vánku“. Eliáš si zahalil pláštěm tvář a
vyšel Bohu naproti. Tu k němu Bůh
promluvil (srov. 1 Král 19,9–18).
Hebrejský text doslova říká, že Eliáš
slyšel „šelest nebo zvuk jemného 
ticha (demama)“.

Řecká verze – Septuaginta – a Vulgata
použily výraz „jemný vánek“
pravděpodobně proto, aby se
vyhnuly zdánlivému rozporu mezi



výrazem šelest či zvuk na jedné
straně, a výrazem ticho na straně
druhé. Slovo demama však znamená
právě ticho. Svatopisec tímto
paradoxem naznačuje, že ticho není
prázdné, že je naplněné Boží
přítomností. „Ticho stráží
tajemství,“[2] tajemství Boha. Písmo
nás zve, abychom se do tohoto ticha
ponořili, chceme-li se s Bohem setkat.

Zaslechli jsme o něm pouhý šelest

Takovýto způsob Boží řeči nám
nicméně připadá náročný. Výmluvně
o tom hovoří žalmy: „Bože,
nezůstávej němý, nemlč, už
neodpočívej, Bože!“ (Žl 83,2). „Proč
skrýváš svou tvář?“ (Žl 44,25). „Ať
neříkají pohané: Kde je jejich
Bůh?“ (Žl 115,2). Bůh sám nám tyto
otázky prostřednictvím biblického
textu vkládá do úst a do srdce: chce,
abychom mu je kladli, abychom o
nich rozjímali v modlitbě. Jsou to
důležité otázky. Na jednu stranu se



totiž přímo týkají způsobu a logiky,
jakým se Bůh obyčejně zjevuje:
pomáhají nám pochopit, jak hledat
jeho tvář, jak naslouchat jeho hlasu.
Na druhou stranu nám ukazují, že
problém s vnímáním Boží blízkosti,
zvláště v těžkých životních obdobích,
mají věřící i nevěřící lidé, byť u
jedněch mívá tento problém jinou
podobu než u druhých. Víra a
nadpřirozená milost nečiní Boha
viditelným; i věřící člověk může
zakoušet zdánlivou nepřítomnost
Boha.

Proč Bůh mlčí? Písmo nám často
předkládá jeho mlčení a oddálení
jako důsledek nevěrnosti člověka.
Deuteronomium například říká:
„Tento lid je už hotov oddat se
smilstvu, tím, že bude chodit za bohy
cizí země, do níž vbrzku vkročí.
Opustí mě a poruší smlouvu, kterou
jsem s ním uzavřel (…). A já v onen
den skryji svou tvář kvůli zlu, které
on spáchal tím, že se obrátil k jiným



bohům“ (Dt 31,16–18). Hřích a
modloslužba působí jako zástěna,
která Boha zakrývá, jako zvuková
clona, která ho přehlušuje. Bůh za
touto clonou trpělivě čeká na vhodný
okamžik, aby se s námi opět setkal.
„Už se na vás nebudu tvářit přísně,
neboť jsem milosrdný“ (Jer 3,12).

Avšak ne vždy Bůh mlčí, spíše Ho
často nenecháme mluvit a
nenasloucháme Mu, protože náš
život je příliš hlučný. „Neexistuje
pouze fyzická hluchota, která člověka
do velké míry vylučuje ze života
společnosti. Existuje slabost sluchu
ve vztahu k Bohu, kterou trpíme
zvláště v této naší době. My jej prostě
už nedokážeme slyšet, naše uši jsou
zahlceny mnoha jinými frekvencemi.
To, co se říká o Něm, nám připadá
jako před-vědecké a tedy
nepřizpůsobené naší době. Slabostí
sluchu či přímo hluchotou ve vztahu
k Bohu se přirozeně ztrácí také naše
schopnost mluvit s Ním nebo k



Němu. Tím však přicházíme o
zásadní vnímavost. A naše vnitřní
smysly jsou vystaveny nebezpečí
vyhasnutí. Ztrátou této vnímavosti je
pak drasticky a nebezpečně
poznamenán rozsah našeho vztahu
ke skutečnosti. Horizont našeho
života je tak povážlivým způsobem
redukován.“[3]

Někdy ale není problém v tom, že by
byl člověk vůči Bohu hluchý: je to
Bůh, kdo jakoby neposlouchal, kdo se
k nám staví lhostejně. Kniha Job
například ukazuje, že i modlitbu
spravedlivého člověka v protivenství
může Bůh nechat nějakou dobu bez
odpovědi. „Zachycujeme jen slabou
ozvěnu“ (Job 26,14). Každodenní
zkušenost každého z nás také
ukazuje, jak naše prosba o odpověď
nebo pomoc od Boha zůstává často
jakoby viset ve vzduchoprázdnu.
Boží milosrdenství, o němž tolik
hovoří Písmo a křesťanská katecheze,
je pro nás obtížně vnímatelné,



prožíváme-li bolestné chvíle
způsobené nemocí nebo
nespravedlností a nedostává se nám
odpovědi i přesto, že o ni prosíme.
Proč Bůh neslyší? Proč mi nepomůže,
když je můj Otec a je to v jeho moci?
„Oddálení Boha, nejasnost a otázky
spojené s Ním jsou dnes naléhavější
než kdy předtím; dokonce i my, kteří
se snažíme být věřící, míváme často
pocit, že nám existence Boha uniká
mezi prsty. Neklademe si snad často
otázku, je-li vůbec ještě přítomný v
nesmírném tichu tohoto světa?
Nemíváme někdy dojem, že z
mnohých úvah nám zůstanou jen
slova, zatímco existence Boha je nám
vzdálenější než kdy předtím?“[4]

Důkladněji než kterákoli z našich
zkušeností nás v jádru Zjevení uvádí
do tajemství Božího ticha příběh
samotného Ježíše. Ježíš, opravdový
spravedlivý, věrný služebník,
milovaný Syn, není ušetřen utrpení a
kříže. V odpověď na modlitbu v



Getsemanech je mu poslán anděl
utěšitel, není však osvobozen od
blížících se muk. Překvapivé je
rovněž to, že se Ježíš modlí na kříži
slovy žalmu 22: „Bože můj, Bože můj,
proč jsi mě opustil, slova, jež křičím,
mě vůbec nespasí“ (Žl 22,2).
Skutečnost, že ten, kdo nepoznal
hřích (2 Kor 5,21), trpěl takovým
způsobem, dokládá, že bolesti, jež
někdy dramatickým způsobem
poznamenávají lidský život, nelze
interpretovat jako znamení Božího
zavržení, a jeho mlčení jako
nepřítomnost nebo oddálení.

Boha poznáme v jeho mlčení

Když apoštolové spatří cestou
slepého člověka od narození, kladou
si otázku, jež ukazuje běžný způsob
tehdejšího smýšlení: „Kdo zhřešil: on,
anebo jeho rodiče, že se narodil
slepý?“ (Jan 9,1). Ačkoliv by nám
dnes taková otázka mohla připadat
zvláštní, není ve skutečnosti až tak



vzdálená mentalitě, podle níž je
jakékoliv utrpení chápáno jako slepý
osud, jemuž nezbývá než se podřídit,
pakliže selhaly všechny pokusy mu
uniknout. Ježíš apoštoly opravuje:
„Nezhřešil ani on, ani jeho rodiče, ale
mají se na něm zjevit Boží
skutky“ (Jan 9,3). Bůh někdy mlčí,
zdánlivě je k našemu osudu lhostejný
a nejedná, protože si chce najít cestu
do naší duše. Jen tak lze např.
pochopit, proč dopustil, aby svatého
Josefa trápila nejistota ohledně
neočekávaného mateřství Panny
Marie (srov. Mt 1,18–20), když mohl
vše „naplánovat“ jinak. Bůh
připravoval Josefa pro něco velkého.
On „kalí radost svých dětí jenom
proto, aby jim připravil radost jistější
a větší“.[5]

Svatý Ignácius Antiochijský napsal:
„Kdo má slovo Ježíšovo, dokáže
pravdivě slyšet i jeho mlčení.“[6]
Boží mlčení je pro člověka často
„prostorem“, možností a



předpokladem pro to, aby mohl
naslouchat Jemu místo sobě
samému. Bez tichého hlasu Boha v
modlitbě „se lidské já ocitá uzavřeno
do sebe sama a svědomí, které by
mělo být ozvěnou Božího hlasu, je
ohroženo tím, že bude redukováno
na zrcadlo vlastního já, takže se
niterná rozmluva stane monologem,
předvádějícím tisíceré sebe
ospravedlňování“.[7] Přiznejme si:
brali bychom přítomnost Boha v
našem životě vážně, kdyby do něj
neustále hovořil, zasahoval a řešil
naše problémy? Nedopadlo by to s
námi jako s těmi dvěma syny v
podobenství (srov. Lk 15,11–32),
které zajímal spíše vlastní prospěch
než život s Ním?

„Ticho dokáže vyhloubit v nás
samotných vnitřní prostor, umožňuje
přebývat Bohu v nás, aby Jeho slovo
zůstávalo v nás, aby láska k Němu
zapustila kořeny v naší mysli i v
našem srdci a oduševňovala náš



život.“[8] Hledáním a modlitbou v
těžkostech se člověk zbavuje své
soběstačnosti, uvádí v pohyb vnitřní
zdroje, vidí, jak se posilují jeho
společenské vztahy s ostatními. To,
že Bůh mlčí, že do věcí ihned
nezasahuje a neřeší je tak, jak
bychom chtěli, v nás probouzí
dynamičnost svobody; volá nás k
tomu, abychom převzali
zodpovědnost za vlastní život nebo
za život druhých a jejich konkrétní
potřeby. Víra je proto „silou, která v
mlčení a bez povyku mění svět a
přeměňuje jej v Boží království, a
výrazem víry je modlitba (…). Bůh
nemůže změnit věci bez našeho
obrácení a naše opravdové obrácení
začíná křikem duše, která naléhavě
prosí o odpuštění a spásu“.[9]

V Ježíšově nauce se modlitba jeví
jako dialog mezi člověkem a synem
Nebeského otce, v němž prosba
zaujímá velmi důležité místo (srov.
Lk 11,5–11; Mt 7,7–11). Dítě ví, že



Otec mu stále naslouchá, ale také ví,
že to, co má zaručeno, není ani tak
východisko z utrpení nebo nemoci,
ale dar Ducha svatého (Lk 11,13).
Odpověď, s níž Bůh vždy přichází na
pomoc člověku, je dar Ducha svatého
– Láska. Může se nám to zdát málo, je
to však nádhernější a důležitější dar
než jakékoli světské řešení problémů
a měli bychom ho přijmout se
synovskou důvěrou. Nezprošťuje nás
však povinnosti problémy řešit. S
Bohem se „temné rokle“, kterými
občas musíme projít, jen tak sami od
sebe nerozjasní; musíme kráčet dál,
možná se strachem, ale přece s
důvěrou: „Nezaleknu se zla, vždyť Ty
jsi se mnou“ (Žl 23,4).

Takovýto způsob Božího jednání
probouzející v člověku rozhodnost a
důvěru, můžeme vidět ve způsobu,
jakým Bůh uskutečnil své Zjevení v
dějinách. Vezměme si například
příběh Abraháma, který opustil svou
zemi a vydal se do neznámé země v



důvěře v Boží příslib, aniž by věděl,
kam ho Bůh vede (srov. Gn 12,1–4);
nebo důvěru izraelského lidu v Boží
ochranu i tehdy, kdy se zdálo, že
veškerá lidská naděje selhala (srov.
Est 4,17a –17kk); nebo pokojný útěk
Svaté rodiny do Egypta (srov. Mt
2,13–15), kde se Bůh jakoby podřídil
vrtochům provinčního panovníka…
Domnívat se proto, že pro přímé
svědky Ježíšova života byla víra
snazší, příliš neodpovídá skutečnosti,
protože ani oni nebyli ušetřeni
důležitého rozhodnutí v Něj buď
uvěřit, nebo neuvěřit, a rozpoznat v
Něm přítomnost a působení Boha.
[10] V Novém zákoně nalezneme
mnoho pasáží, v nichž je jasně vidět,
že toto rozhodnutí nebylo vždy
snadné.[11]

Dnes stejně jako dříve není rouška
nedostupnosti Boha zcela stržena
navzdory tomu, že Boží Zjevení
poskytuje opravdové známky
věrohodnosti; jeho mlčení zůstává



pro člověka nadále výzvou. „Lidský
život je cestou víry, a proto se
odehrává spíš v šeru než v plném
světle, jsou v něm chvíle šera až tmy.
Dokud jsme na světě, probíhá náš
vztah s Bohem více formou
naslouchání než nazírání.“[12] Není
tím pouze řečeno, že Bůh přesahuje
naši inteligenci, ale také je zde
vyjádřena logika prosby a odpovědi,
daru a úkolu, pomocí níž chce Bůh
řídit naše dějiny: dějiny všech lidí a
každého jednotlivce zvlášť. Nakonec
zde ve vzájemném vztahu stojí
způsob, jakým se Bůh zjevuje, a naše
svoboda, kterou máme, protože jsme
jeho obrazem. Boží Zjevení zůstává
ukryto v pološeru, a my si můžeme
svobodně vybrat buď se Mu otevřít,
nebo zůstat uzavřeni ve vlastní
soběstačnosti. Bůh je „král s lidským
srdcem jako je srdce naše. On, tvůrce
vesmíru a všech tvorů, nechce
vládnout, ale žebrá o trochu lásky a
mlčky nám ukazuje své probodené
ruce“[13]



Oblak ticha

Svou modlitbou na kříži – „Bože můj,
Bože můj, proč jsi mě opustil?“ (Mt
27,46) – si Ježíš „přisvojuje zvolání
lidstva, které trpí zdánlivou
nepřítomností Boha, a přednáší toto
zvolání Otcovu srdci. V naprosté
osamocenosti se modlí s celým
lidstvem a otevírá nám Boží
srdce.“[14] Slova žalmu, jimiž Ježíš
volá k Otci, přecházejí z nářku do
velkého horizontu naděje (srov. Žl
22,20–32)[15]; naděje, které se Ježíš
drží i ve své agonii. „Do tvých rukou
odevzdávám svého ducha“ (Lk
23,44), říká Otci předtím, než
vydechne naposled. Ježíš ví, že
nevydává svůj život nadarmo, že
navždy mění dějiny, třebaže zlo a
smrt mají zdánlivě konečné slovo.
Jeho mlčení na kříži je mocnější než
křik těch, kdo ho odsoudili. „Hle,
všechno tvořím nové“ (Zj 21,5).



„Mít víru znamená též věřit v Něho,
věřit, že On nás opravdu miluje, že je
živý, že může tajemně zasáhnout, že
nás neopustí, že svou mocí a svou
nekonečnou tvořivostí vytěží ze zla
dobro. Znamená to věřit, že On
vítězně kráčí dějinami (…), že Boží
království je již přítomné ve světě a
tu a tam se různými způsoby
rozvíjí.“[16] Svým mlčením Bůh
posiluje víru a naději v těch, kdo v
něj věří: tvoří je jako nové a s nimi
tvoří jako „nové všechny věci“. Je na
každém z nás, abychom odpověděli
na jemné ticho Boha pozorným
tichem, tichem, jež naslouchá,
abychom objevili „jak podivuhodně
Pán jedná“ v našem srdci a „kde je
onen oblak (…) a moc, kterou Duch
svatý ukrývá naše tajemství. Tento
oblak je v nás, v našem životě, a
nazývá se ticho. Právě ticho je onen
oblak, který zakrývá tajemství
našeho vztahu s Pánem, tajemství
naší svatosti a hříchů“.[17]



Marco Vanzini - Carlos Ayxelá

Literatura k tématu

Papežská rada pro kulturu (2004), 
Kde je tvůj Bůh? Křesťanská víra
versus náboženská nevíra.

František, Kázání z Domu sv. Marty,
20–XII–2013 (Když je ticho hudbou).

František, Kázání z Domu sv. Marty,
10–VI–2016 (Zvučné ticho).

Benedikt XVI., Homilie, 6–X–2006
(Ticho a kontemplace).

Benedikt XVI., Generální audience, 7–
III–2012 (Modlitba a ticho: Ježíš,
mistr modlitby).

--

Guardini, R., Cartas sobre la
formación de sí mismo. Palabra, 2017
(carta 8; „El alma“) (orig: Briefe über
Selbstbildung).



Izquierdo, C., „Palabra (y silencio) de
Dios“. Scripta Theologica 41 (2009/3)
945–960.

Lewis, C. S., Svědectví o zármutku,
Návrat domů, 2012.

Newman, J. H., „Cristo oculto del
mundo“. In: Sermones parroquiales 4,
Encuentro, 2010 (orig. „Christ Hidden
from the World“, Parochial and Plain
sermons 4).

― “Cristo manifestado en el
recuerdo”. In: Sermones parroquiales
4, Encuentro, 2010 (orig. “Christ
Manifested in Remembrance”,
Parochial and Plain sermons 4)

Ordeig. M., “Búsqueda,
recogimiento... El valor del silencio”.
Palabra, febrero 2018.

Ratzinger, J. “¿Estamos salvados? O
Job habla con Dios”. In: Ser Cristiano,
Desclée de Brouwer, 2007 s. 1–38
(edición anterior: Ser Cristiano,



Sígueme 1967, 13–28). (orig. Vom
Sinn des Christseins).

― La angustia de una ausencia. Tres
meditaciones sobre el Sábado santo,
30 días, 3–2006 (orig. Meditationen
zur Karwoche).

Sarah, R., La fuerza del silencio.
Palabra 2017 (orig. La force du
silence).

Thibon, G., L’ignorance étoilée.
Fayard, 1974 (kap. 13. “La présence
absente”).

[1] Srov. např. Gn 18,1–15; 1 Král
18,20–40; Iz 6,1–13.

[2] František, Kázání z Domu sv.
Marty, 20–XII–213.

[3] Benedikt XVI., Homilie 10–IX–
2006.



[4] J. Ratzinger, Estamos salvados? O
Job habla con Dios. In: Ser Cristiano,
Sígueme 1967, s. 19.

[5] Alessandro Manzoni, Snoubenci.
Vyšehrad, Praha 1951, s. 167.

[6] Ignatius Antiochejský, List
Efezským, XV, 2. In: Spisy
apoštolských otců. Kalich, Praha
2004, s. 121.

[7] Benedikt XVI., Homilie, 6–II–2008.

[8] Benedikt XVI., Audience, 7–III–
2012.

[9] Benedikt XVI., Homilie, 21-X-2007.

[10] Srov. R. Guardini, El Señor, IV. 6,
“Revelación y misterio”.

[11] Srov. např. Jan 6,60–68; 8,12–20;
9,1–41.

[12] Benedikt XVI., Angelus, 12–III–
2006.



[13] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
179.

[14] Benedikt XVI., Homilie, 6–II–
2008.

[15] V žalmech tomu tak často bývá:
žalmista si Bohu stěžuje (Žl 13,2–3),
neztrácí však v Něho víru (Žl 13,6).

[16] František, Radost evangelia.
Paulínky, Praha 2014, b. 278.

[17] František, Kázání z Domu sv.
Marty, 20–XII–2013.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/tichy-

hlas-v-dusi-bozi-ticho/ (29.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/tichy-hlas-v-dusi-bozi-ticho/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tichy-hlas-v-dusi-bozi-ticho/

	Tichý hlas v duši: Boží ticho

