
opusdei.org

Téma 9 - Vtělení

Vtělení je důkaz par excellence
(po výtce) Lásky Boha k lidem,
neboť v něm je to Bůh sám, kdo
se dává lidem a bere na sebe
účast na lidské přirozenosti v
jednotě osoby.

14.01.2018

PDF► Vtělení

*****

1. Dílo vtělení 

Přijetí lidské přirozenosti Krista
Osobou Slova je dílem tří božských

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/skv920180114-192344.pdf


Osob. Vtělení Boha je vtělením Syna,
ne Otce ani Ducha svatého. Přesto
však bylo vtělení dílem celé Trojice.
Proto je v Písmu svatém někdy
připisováno Bohu Otci (Žid 10, 5; Gal
4, 4) nebo samotnému Synu (Flm 2, 7)
nebo Duchu svatému (Lk 1, 35; Mt 1,
20). Zdůrazňuje se tak, že dílo vtělení
byl jeden jediný čin společný všem
třem božským osobám. Svatý
Augustin vysvětloval, že „to, že Maria
počala a porodila, je dílem Trojice,
neboť díla Trojice jsou
nerozdělitelná“. 1Jde o božské
působení ad extra, jehož účinky jsou
mimo Boha, ve stvoření, neboť jsou
společným dílem tří božských osob.
Je totiž jen jedno jediné božské Bytí,
které je samotnou nekonečnou Boží
mocí (srov. Katechismus, 258).

Vtělení Slova neovlivňuje Boží
svobodu, protože Bůh mohl
rozhodnout, že se Syn nevtělí nebo že
se vtělí jiná božská osoba. Nicméně
že Bůh je nekonečně svobodný



neznamená, že by jeho rozhodnutí
byla nahodilá, ani se tím nepopírá, že
důvodem jeho jednání je láska.
Teologové proto hledají důvody
prospěšnosti, jež lze rozeznat v
různých Božích rozhodnutích tak, jak
se projevují v současné ekonomii
spásy. Snaží se pouze zdůraznit
obdivuhodnou moudrost a
soudržnost, jež existuje v celém
Božím díle, ne eventuální nutnost v
Bohu.

2. Panna Maria, Matka Boží

Spolu s vtělením Slova bylo od
věčnosti předurčeno, aby se Panna
Maria stala Matkou Boží: „Maria je v
Kristově tajemství přítomna již „před
stvořením světa" jako ta, kterou Otec
„vyvolil" za matku svého Syna před
jeho vtělením a kterou si spolu s
Otcem vyvolil také Syn a od věčnosti
ji svěřil Duchu svatému.“ 2Boží
vyvolení respektuje svobodu Panny
Marie, neboť „Otec milosrdenství



chtěl, aby vtělení předcházel souhlas
předurčené matky, aby tak, jako
kdysi žena přispěla k smrti, žena
přispěla k životu (LG 56; srov.
61)“ (Katechismus, 488). Již
odpradávna proto církevní otcové
viděli v Marii novou Evu.

„K tomu, aby Maria byla matkou
Spasitele, ‚byla od věčnosti obdařena
dary hodnými tak velkého úkolu‘ (LG
56)“(Katechismus, 490). Svatý
archanděl Gabriel ji při zvěstování
zdraví jako „milostiplnou“ (Lk 1, 28).
Ještě před vtělením Slova byla Maria
díky své odpovědi na Boží dary plná
milosti. Milost, kterou Maria
obdržela, ji činí milou Bohu a
připravuje ji nato, aby se stala
panenskou Matkou Spasitele. Plně
nesena milostí Boží, mohla dát
svobodný souhlas ke svému vyvolení
(srov. Katechismus, 490). „A tak se
Maria, souhlasící s Božím slovem,
stala matkou Ježíšovou. Přijala
spásnou Boží vůli celým srdcem a



bez jakékoli zábrany hříchů,
zasvětila se cele jako služebnice Páně
osobě a dílu svého syna a pod ním a s
ním – z milosti všemohoucího Boha –
sloužila tajemství vykoupení (srov.
LG 56)“ (Katechismus, 494). Východní
otcové nazývají Matku Boží „celou
svatou“ a „slaví ji jako ‚nedotčenou
jakoukoliv poskvrnou hříchu, takřka
modelovanou Duchem svatým a
vytvořenou jako nové stvoření‘ (LG
56). Z Boží milosti zůstala Maria po
celý svůj život nedotčena jakýmkoli
osobním hříchem“(Katechismus,
493).

Maria byla vykoupena od svého
početí: „To hlásá dogma o
Neposkvrněném početí, které
vyhlásil roku 1854 papež Pius IX:
‚Blahoslavená Panna Maria byla od
prvního okamžiku svého početí pro
zvláštní milost a výsadu
všemohoucího Boha, vzhledem k
zásluhám Ježíše Krista, Spasitele
lidského rodu, uchráněna jakékoliv



poskvrny dědičného hříchu‘ (DS
2803)“ (Katechismus, 491).
Neposkvrněné početí zjevuje
nezaslouženou lásku Boha, protože
bylo iniciativou Boha a ne Mariinou,
nýbrž Kristovou zásluhou. „Tento
„jas jedinečné svatosti“, kterým je
Maria „ozdobena od prvního
okamžiku svého početí“, dostává
zcela od Krista: ‚Byla vykoupena
vznešenějším způsobem vzhledem k
zásluhám svého Syna‘ (LG
53)“ (Katechismus, 492).

Panna Maria je Boží Matkou: „Vždyť
ten, kterého počala z Ducha svatého
a který se stal skutečně jejím synem,
není nikdo jiný než věčný Syn Otce,
druhá osoba Nejsvětější Trojice.
Církev vyznává, že Maria je skutečně 
Bohorodička (srov. DS
252)“ (Katechismus, 495).

Jistěže nezplodila božství, ale lidské
tělo Slova, k němuž se ihned připojila
jeho rozumová duše, stvořená



Bohem jako všechny ostatní. Tím
vznikla lidská přirozenost, která byla
v tom samém okamžiku přijata
Slovem.

Maria byla vždy Panna. Od pradávna
církev vyznává v krédu a slaví ve své
liturgii „Marii jako (…) vždy Pannu
(LG 52)“ (Katechismus, 499; srov.
Katechismus, 496–507). Tato víra
církve se odráží ve starobylé
formulaci: „Panna před porodem, při
porodu a po porodu“. Od počátku
„církev vyznávala, že Ježíš byl počat
v lůně Panny Marie pouze mocí
Ducha svatého, a zdůrazňovala také
tělesný aspekt této události: Ježíš byl
počat „ absque semine ex Spiritu
Sancto“ (lateránský koncil v roce 649;
DS 503), to je, „bez mužského
semene, působením Ducha
svatého“ (Katechismus, 496).

Maria byla Pannou i při porodu,
neboť „ho porodila bez újmy na svém
panenství, stejně jako neztratila své



panenství při jeho početí (...) Ježíš
Kristus se narodil obdivuhodným
způsobem z panenského lůna“. 
3„Kristovo narození ‚její panenskou
čistotu neporušilo, nýbrž
posvětilo‘ (LG 57)“ (Katechismus,
499). Maria zůstala navždy Pannou i
po porodu. Církevní otcové ve svých
evangelijních výkladech a ve svých
odpovědích na různé námitky vždy
zdůrazňovali tuto skutečnost, která
zjevuje Mariinu naprostou
vnímavost a odevzdanost do Božího
plánu spásy. Svatý Basil to shrnul
slovy: „Milovníci Krista nemohou
připustit, že by Boží Matka mohla v
nějakém okamžiku přestat být
pannou“. 4

Maria byla vzata do nebe. „Když
konečně neposkvrněná Panna, která
byla uchráněna od jakékoli poskvrny
dědičné viny, dokončila svůj
pozemský život, byla s tělem i duší
vzata do nebeské slávy a vyvýšena
Pánem jako královna všeho tvorstva,



aby se dokonaleji připodobnila
svému synu, Pánu pánů a vítězi nad
hříchem a smrtí.“ 5 Nanebevzetí
Panny Marie předjímá vzkříšení
ostatních křesťanů (srov.
Katechismus, 966). Mariin královský
úřad je založen na jejím Božím
mateřství a na jejím spojení s dílem
vykoupení. 6 1. listopadu roku 1954
Pius XII. ustanovil svátek Panny
Marie Královny. 7

Maria je Matka Vykupitele. Její
božské mateřství proto znamená i
spolupráci na spáse lidí: „A tak se
Maria, dcera Adamova, souhlasící s
Božím slovem a bez jakékoli zábrany
hříchu, zasvětila cele jako služebnice
Páně osobě a dílu svého syna a pod
ním a s ním – z milosti všemohoucího
Boha – sloužila tajemství vykoupení.
Právem tedy svatí otcové soudí, že
Maria nebyla použita Bohem jen
trpně, nýbrž že ze svobodné víry a
poslušnosti spolupracovala na lidské
spáse.“ 8 Tato spolupráce se projevuje



také v jejím duchovním mateřství.
Maria, nová Eva, je skutečnou
matkou lidí v řádu milosti, neboť
spolupracuje při zrození milosti k
životu a na duchovním rozvoji
věřících: Maria „zcela zvláštním
způsobem spolupracovala na díle
Spasitelově poslušností, vírou, nadějí
a vroucí láskou pro obnovení
nadpřirozeného života a duší. Proto
se stala naší Matkou v řádu milosti“. 9

(srov. Katechismus, 968). Maria je
také prostřednice a její mateřské
prostřednictví, vždy podřízené
jedinému prostřednictví Kristovu,
začalo s fiat při zvěstování a trvá
nadále i v nebi, neboť „když byla
vzata do nebe, neopustila tento
spásný úkon, ale nadále nám získává
dary věčné spásy svými
mnohonásobnými přímluvami…
Proto je blahoslavená Panna vzývána
v církvi jako přímluvkyně,
pomocnice, ochránkyně a
prostřednice“ 10 (srov. Katechismus,
969).



Maria je předobraz a model církve:
„Panna Maria je pro církev vzorem
víry a lásky. ‚Proto je oslavována jako
vynikající a zcela jedinečný člen
církve‘ (LG 53) ‚a je předobraz (typus)
církve‘ (LG 63)“ (Katechismus, 967).
Pavel VI. jmenoval 21. 11. 1964
slavnostně Marii Matkou církve, aby
zdůraznil výslovným způsobem
mateřskou funkci, kterou Panna
Maria má u křesťanského lidu. 11

Vzhledem k tomu, co jsme právě
vysvětlili, se rozumí, že úcta církve k
Nejsvětější Panně Marii je niterným
prvkem křesťanského kultu. 12 „Už od
nejstarších dob je blahoslavená
Panna uctívána pod názvem
„Bohorodička“ a věřící se v
modlitbách utíkají pod její ochranu
ve všech nebezpečích a potřebách…
Tato úcta...je sice zcela jedinečná, ale
podstatně se liší od úcty klanění,
která se vzdává vtělenému Slovu
stejně jako Otci a Duchu svatému, ale
velmi ji podporuje.“ 13Úcta k Panně



Marii „nachází svůj výraz v
liturgických svátcích, zasvěcených
Matce Boží (srov. SC 103) a v
mariánské modlitbě svatého
růžence“ (Katechismus, 971).

3. Předobrazy a proroctví o vtělení

V předchozím tématu jsme viděli, že
Bůh po hříchu našich prarodičů
Adama a Evy neopustil člověka, ale
přislíbil mu Spasitele (srov. Gn 3, 15;
Katechismus, 410).

Po prvotním hříchu a příslibu
Vykupitele se Bůh sám opět chápe
iniciativy a ustanovuje s lidmi
smlouvu: s Noem po potopě (srov. Gn
9–10) a dále především s Abrahámem
(srov. Gn 15–17), kterému slíbil
početné potomstvo, z něhož učiní
velký národ, jemuž dá novou zemi, a
v němž budou jednou požehnány
všechny národy. Smlouva byla
později obnovena s Izákem (srov. Gn
26, 2–5) a s Jákobem (srov. Gn 28, 12–
15; 35, 9–12). Ve Starém zákoně



dosahuje smlouva svého plného
vyjádření u Mojžíše (srov. Ex 6,2–8;
Ex 19–34).

Důležitým okamžikem v dějinách
vztahu mezi Bohem a Izraelem bylo
Nátanovo proroctví (srov. 2Sam 7, 7–
15), v kterém se oznamuje, že Mesiáš
vyjde z Davidova pokolení a bude
kralovat nade všemi národy, nejen
nad Izraelem. V dalších prorockých
textech se o Mesiáši říká, že k jeho
narození dojde v Betlémě (srov. Mich
5, 1), že bude patřit k rodu Davidovu
(srov. Iz 11, 1; Jer 23, 5); že mu bude
dáno jméno „Emmanuel“, to je Bůh s
námi (srov. Iz 7, 14); že se bude
jmenovat „mocný Bůh, věčný Otec,
kníže pokoje“ (Iz 9, 5) atd. Vedle
těchto textů, které popisují Mesiáše
jako krále a potomka Davidova,
existují ještě další texty, které
vypráví, rovněž prorockým
způsobem, o vykupitelském poslání
Mesiáše, zvaného Hospodinův
služebník, služebník bolesti, který na



sebe vezme usmíření a pokoj (srov.
Ef 2, 14–18): Iz 42, 1–7; 49, 1–9; 50, 4–
9; 52, 13–53, 12. V tomto kontextu je
důležitý text z knihy proroka Daniela
(Dan 7, 13–14) o Synu člověka, který
tajemným způsobem skrze pokoru a
ponížení překoná situaci lidí a
obnoví mesiášské království v jeho
konečné fázi (srov. Katechismus,
440).

Hlavními předobrazy Vykupitele ve
Starém zákoně jsou nevinný Ábel,
velekněz Melchisedech, obětování
Izáka, Josef prodaný svými bratry na
poušti a prorok Jonáš.

4. Kristova jména

Je mnoho jmen a titulů
připisovaných Kristu teology a
duchovními autory během staletí.
Některé jsou převzaté ze Starého
zákona, jiné z Nového zákona.
Některé používá a přijímá sám Ježíš;
další mu byla přidělena církví v



průběhu staletí. Zde se podíváme na
ta nejdůležitější a nejobvyklejší.

Ježíš (srov. Katechismus, 430–435),
což v hebrejštině znamená „Bůh
zachraňuje“: „Anděl Gabriel ho při
zvěstování nazývá jeho vlastním
jménem Ježíš; toto jméno vyjadřuje
zároveň jeho totožnost i jeho
poslání“ (Katechismus, 430), to jest
On je Syn Boží, který se stal
člověkem, aby spasil „svůj lid od
hříchů“ (Mt 1, 21). Ježíšovo jméno
„znamená, že jméno samého Boha je
přítomno v osobě jeho Syna (srov. Sk
5, 41; 3 Jan 7), který se stal člověkem
kvůli všeobecnému a definitivnímu
vykoupení z hříchů. Jen jméno Boží
přináší spásu (srov. Jan 3, 18; Sk 2,
21), a napříště ho mohou všichni
vzývat, neboť vtělením se Bůh spojil
se všemi lidmi“ (Katechismus, 432).
Ježíšovo jméno je v srdci křesťanské
modlitby (srov. Katechismus, 432).



Kristus (srov. Katechismus, 436–440)
pochází z řeckého překladu
hebrejského výrazu „Mesiáš“ a
znamená „pomazaný“. Stává se
Ježíšovým vlastním jménem „protože
on dokonale plní božské poslání,
které toto jméno vyjadřuje. V Izraeli
bývali totiž ve jménu Boha pomazáni
ti, kteří mu byli zasvěceni k poslání,
jež jim svěřil“ (Katechismus, 436).
Tak tomu bylo v případě kněží, králů
a výjimečně i proroků. Takový měl
být „par excellence“ případ Mesiáše,
kterého měl Bůh poslat, aby nastolil s
konečnou platností své království.
Ježíš splnil mesiánskou naději Izraele
ve své trojí funkci kněze, proroka a
krále (srov. tamtéž). Ježíš „přijal titul
Mesiáše, na který měl právo (srov.
Jan 4, 25–26; 11, 27), avšak ne bez
výhrad, protože část jeho současníků
jej chápala podle pojetí příliš
lidského (srov. Mt 22, 41–46), v
podstatě politického (srov. Jan 6, 15;
Lk 24, 21)“ (Katechismus, 439).



Ježíš Kristus je Boží pomazaný,
jednorozený Syn Boží (srov.
Katechismus, 441–445). Ježíšovo
synovství vůči jeho Otci není
adoptivní synovství, jako to naše, ale
přirozené božské synovství, to
znamená „jedinečný a věčný vztah
Ježíše Krista k Bohu, jeho Otci: on je
Otcův jednorozený Syn (srov. Jan 1,
14.18; 3, 16.18) a sám Bůh (srov. Jan
1, 1). Věřit, že Ježíš Kristus je Boží
Syn, je nutné k tomu, aby člověk
mohl být křesťanem (srov. Sk 8, 37; 1
Jan 2, 23)“ (Katechismus, 454).
Evangelia „zmiňují při dvou
slavnostních okamžicích – při křtu a
při proměnění Krista – Otcův hlas,
který označuje Ježíše za svého
„milovaného Syna“ (Mt 3, 17; 17, 5).
Ježíš se sám představuje jako
„jednorozený Syn Boží“ (Jan 3, 16) a
tímto titulem potvrzuje svou věčnou
preexistenci“ (Katechismus, 444).

Pán (srov. Katechismus, 446–451): „V
řeckém překladu starozákonních



knih je nevýslovné jméno, jímž se
Bůh zjevil Mojžíšovi (srov. Ex 3, 14),
JHVH, přeloženo výrazem
„Kyrios“ (Pán). Od té doby se výraz
Hospodin (Pán) stává nejčastějším
jménem přímo pro označení božství
Boha Izraele. V tomto hutném smyslu
užívá Nový zákon titulu „Pán“ jak
pro Otce, tak – a to je novinka – i pro
Ježíše, který je tím uznáván za Boha
(srov. 1 Kor 2, 8)“ (Katechismus, 446).
„Tím, že první vyznání víry církve
připisují Ježíšovi božský titul Pána,
vyhlašují od samého počátku (srov.
Sk 2, 34–36), že moc, čest a sláva,
náležející Bohu Otci, se vztahují také
na Ježíše (srov. Řím 9, 5; Tit 2, 13; Zj 5,
13), protože má „božskou
přirozenost“ (Flp 2, 6) a že Otec tuto
Ježíšovu svrchovanost ukázal tím, že
ho vzkřísil z mrtvých a povýšil ho do
své slávy (srov. Řím 10, 9; 1 Kor 12, 3;
Flp 2, 11)“ (Katechismus, 449).
Křesťanská liturgická nebo osobní
modlitba je poznamenána titulem
„Pán“ (srov. Katechismus, 451).



5. Kristus je jediný dokonalý
prostředník mezi Bohem a
lidmi. Je mistr, kněz a král

„Ježíš Kristus je v jednotě své božské
osoby pravý Bůh a pravý člověk;
proto je jediným prostředníkem mezi
Bohem a lidmi“ (Katechismus, 480).
Nejvýstižnější výraz Nového zákona
o prostřednictví Krista se nachází v
prvním listě Timotejovi: „Je jenom
jediný Bůh a jenom jediný
prostředník mezi Bohem a lidmi:
člověk Kristus Ježíš, který vydal sám
sebe jako výkupné za všechny“ (1
Tim 2, 5). Představuje se zde osoba
Prostředníka a jeho působení. V listě
Židům je Kristus představován jako
prostředník Nové smlouvy (srov. Žid
8, 6; 9, 15; 12, 24). Ježíš Kristus je
prostředník, protože je dokonalý Bůh
a dokonalý člověk, je však
prostředník ve svém lidství a skrze
něj. Tyto texty Nového zákona
představují Krista jako proroka a



zjevovatele, jako velekněze a jako
Pána celého stvoření. Nejedná se o tři
různé úřady, ale o tři různé aspekty
spasitelské funkce jediného
prostředníka.

Kristus je prorok ohlášený v
Deuteronomiu (18, 18). I lidé měli
Ježíše za proroka (srov. Mt 16, 14; Mk
6, 14–16; Lk 24, 19). Samotný začátek
listu Židům je toho příkladem. Avšak
Kristus je více než prorok: On je
Mistr, to je ten, kdo učí z vlastní
autority, s autoritou do té doby
nepoznanou, která jeho posluchače
překvapovala. Svrchovaný charakter
Ježíšova učení se zakládá na
skutečnosti, že je Bůh i člověk. Ježíš
nejenže učí pravdě, ale On sám je
Pravda zviditelněná v těle. Kristus,
věčné Slovo Otce „je jedinečným,
dokonalým a definitivním Slovem
Otce, který v něm říká všechno, a
nebude už jiné slovo než
toto“ (Katechismus, 65). Kristovo
učení je definitivní také proto, že s



ním se naplnilo Zjevení Boha lidem v
dějinách.

Kristus je kněz. Prostřednictví Ježíše
Krista je prostřednictví kněžské. V
listě Židům, jehož ústředním
tématem je Kristovo kněžství, je Ježíš
Kristus představován jako Velekněz
Nové smlouvy, „velekněz podle řádu
Melchisedechova“ (Žid 5, 10; 6, 20),
„svatý, nevinný, neposkvrněný“ (Žid
7, 26), „který ‚jedinou obětí přivedl k
dokonalosti navždy ty, které
posvětil‘ (Žid 10, 14), to jest jedinou
obětí svého kříže“ (Katechismus,
1544). Stejně jako je Kristova oběť –
jeho smrt na kříži – jedinečná pro
jednotu, která existuje mezi knězem
a obětí – nekonečné hodnoty –, tak je
i jeho kněžství jedinečné. On je
jediná oběť a jediný kněz. Oběti
Starého zákona byly předobrazem
oběti Kristovy a získávaly svou
hodnotu právě pro své zaměření na
oběť Kristovu. Na Kristově kněžství,
kněžství věčném, má podíl služebné



kněžství a kněžství věřících, kteří ani
nepřidávají ani nenahrazují oběť
Krista (srov. Katechismus, 1544–
1547).

Kristus je Král. Je jím nejen jako Bůh,
nýbrž i jako člověk. Kristova
svrchovanost je základním aspektem
jeho spasitelského prostřednictví.
Kristus zachraňuje, protože k tomu
má výkonnou moc. Víra církve
potvrzuje Kristovu královskou
hodnost a vyznává v krédu, že „jeho
království nebude mít konce“, a tak
opakuje to, co archanděl Gabriel řekl
Marii (srov. Lk 1, 32–33). Královská
důstojnost Krista byla ohlášena již ve
Starém zákoně (srov. Ž 2, 6; Iz 7, 6; 11.
1–9; Dan 7, 14). Nicméně Kristus o
své královské hodnosti příliš
nemluvil, neboť mezi Židy jeho doby
byla velmi rozšířena materiální a
pozemská koncepce mesiášského
království. Přiznal ho však při
jednom zvláště slavnostním
okamžiku, když na Pilátovu otázku



odpověděl: „Ano, já jsem král“ (Jan
18, 37). Kristova královská hodnost
není obrazná, je skutečná a
představuje moc vydávat zákony a
soudit. Je to královská hodnost, která
se zakládá na skutečnosti, že je
vtělené Slovo a náš Vykupitel. 14 Jeho
království je duchovní a věčné. Je to
království svatosti a spravedlnosti,
lásky, pravdy a pokoje. 15 Kristus
vykonává svou královskou moc tím,
že všechny lidi přitahuje k sobě svou
smrtí a svým vzkříšením (srov. Jan
12, 32). Kristus, král a pán
všehomíra, se stal vysluhovatelem
všech, protože „nepřišel, aby si
nechal sloužit, ale aby sloužil a dal
svůj život jako výkupné za všechny
(Mt 20, 28)“ (Katechismus, 786).

Každý věřící „má na těchto třech
Kristových funkcích účast a nese
odpovědnost za poslání a službu,
které z nich vyplývají“ (Katechismus,
783).



6. Celý život Krista je
vykupitelský

Pokud jde o Kristův život, „vyznání
víry mluví jen o tajemstvích vtělení
(početí a narození) a velikonoc
(utrpení, ukřižování, smrt, pohřbení,
sestup do pekel, vzkříšení,
nanebevstoupení). Nic se výslovně
neříká o tajemstvích Ježíšova
skrytého života ani o jeho veřejné
činnosti, avšak články víry, týkající se
Ježíšova vtělení a velikonoc, osvětlují
celý Kristův pozemský
život“ (Katechismus, 512).

Celý život Krista je vykupitelský a
kterýkoliv jeho lidský čin má
nadpřirozenou hodnotu spásy.
Dokonce i v těch nejprostších a
zdánlivě méně důležitých Ježíšových
činech je účinné vykonávání jeho
prostřednictví mezi Bohem a lidmi,
protože jsou to vždy činy vtěleného
Slova. Tuto nauku pochopil do velké
hloubky sv. Josemaría, který učil



proměňovat všechny cesty země v
božské cesty posvěcování: „Přišla
plnost času. Ale k vyplnění tohoto
úkolu (…) se v Betlémě narodí dítě. Je
to Spasitel světa. Avšak dříve, než
promluví, miluje skutky. Nepřináší
magické formule, neboť ví, že
vykoupení, které nabízí, musí
proběhnout v srdci člověka. Jeho
první činy nejsou nic jiného než
úsměv a pláč dítěte, nevinný spánek
vtěleného Boha. A to všechno proto,
abychom si ho zamilovali a bez
ostychu ho mohli vzít do náruče.“ 16

Roky skrytého Kristova života nejsou
jen pouhou přípravou na jeho
veřejné působení, ale skutečnými
vykupitelskými činy, zaměřenými na
dovršení velikonočního tajemství.
Skutečnost, že Ježíš sdílel velkou část
svého života život naprosté většiny
lidí, má velký teologický význam:
obyčejný rodinný a pracovní život v
Nazaretě. Nazaret se tak stává lekcí
rodinného života, lekcí práce. 17



Kristus uskutečňuje naši spásu i
během dlouhých let práce skrytého
života a tak dává běžné práci
křesťana a miliónů lidí dobré vůle
její plný božský smysl v dějinách
spásy: „Ježíš rostl a žil jako jeden z
nás, zjevil nám, že lidská existence,
obyčejné a všední jednání, má jistý
božský smysl.“ 18

José Antonio Riestra

Základní použitá literatura

– Katechismus katolické církve, 484–
570, 720–726, 963–975.

– Benedikt XVI. – Joseph Ratzinger, 
Ježíš Nazaretský. Barrister&Principal
2011.

1Sv. Augustin, De Trinitate, 2, 5, 9;
srov. 4. lateránský koncil: DS 801.

2Jan Pavel II., Redemptoris Mater, 25–
III–1987, 8; srov. Pius IX., bula 
Ineffabilis Deus; Pius XII., bula 



Munificentissimus Deus , AAS 42
(1950) 9768; Pavel VI., ap. exh. 
Marialis cultus , 25; CIC, 488.

3Sv. Lev Veliký, dopis Lectis
dilectionis tuae: DS 291–294.

4Sv. Basil, In Christi generationem, 5.

52. vatikánský koncil, konst. Lumen
gentium, 59; srov. vyhlášení dogmatu
o nanebevzetí nejsvětější Panny
Marie papežem Piem XII. v roce
1950: DS 3903.

6Srov. Pius XII., enc. Ad coeli
reginam, 11–10–1954: AAS 46 (1954)
625–640.

7Srov. AAS 46 (1954) 662–666.

82. vatikánský koncil, konst. Lumen
gentium, 56.

9Tamtéž, 61.

10Tamtéž, 62.



11Srov. AAS 56 (1964) 1015–1016.

12Srov. Pavel VI., exh. Marialis
cultus, 56.

132. vatikánský koncil, konst. Lumen
gentium, 66.

14Srov. Pius XI., enc. Quas primas,
11–11–1925, AS 17(195)599.

15Srov. Římský misál, Preface mše o
Ježíši Kristu, Králi.

16Sv. Josemaría, Jít s Kristem, 36.

17Srov. Pavel VI., Promluva v
Nazaretě, 5–1–1964; Insegnamenti di
Paolo VI., 2 (1964) 25.

18Sv. Josemaría, Jít s Kristem, 14.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

tema-9-vteleni/ (07.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-9-vteleni/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-9-vteleni/

	Téma 9 - Vtělení
	1. Dílo vtělení
	2. Panna Maria, Matka Boží
	4. Kristova jména
	5. Kristus je jediný dokonalý prostředník mezi Bohem a lidmi. Je mistr, kněz a král
	6. Celý život Krista je vykupitelský


