
opusdei.org

Téma 8 - Ježíš
Kristus, pravý Bůh a
pravý člověk

Ježíš Kristus přijal lidskou
přirozenost, aniž by přestal být
Bohem: je pravý Bůh a pravý
člověk.

14.01.2018

PDF► Ježíš Kristus, pravý Bůh a
pravý člověk

*****

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/skv820180114-191732.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/skv820180114-191732.pdf


1. Vtělení Slova 

„Když se však naplnil čas, poslal Bůh
svého Syna, narozeného ze
Ženy“ (Gal 4, 4). Tak se naplňuje
přislíbení Spasitele, které Bůh učinil
Adamovi a Evě poté, co byli vyhnáni
z ráje: „Mezi tebe a ženu položím
nepřátelství, i mezi símě tvé a símě
její; ono ti rozdrtí hlavu a ty jemu
rozdrtíš patu“ (Gn 3, 15). Tento verš z
knihy Genesis je známý pod názvem
protoevangelium, protože
představuje první zvěst dobré zprávy
o spáse. Tradičně se vykládá, že
ženou, o níž se hovoří, je v
bezprostředním smyslu jak Eva, tak v
plném smyslu Maria; a že símě ženy
se týká jak lidstva, tak Krista.

Od té doby až do okamžiku, kdy „se
Slovo stalo tělem a přebývalo mezi
námi“ (Jan 1, 14), Bůh připravoval
lidstvo na to, aby mohlo přijmout s
užitkem jeho jednorozeného Syna.
Bůh si vyvolil izraelský národ za svůj



lid, uzavřel s ním smlouvu, postupně
ho formoval, zasahoval do jeho dějin,
zjevoval mu své záměry skrze
patriarchy a proroky a posvěcoval jej
pro sebe. To vše bylo přípravou a
předobrazem nové a dokonalé
úmluvy, která měla být uzavřena v
Kristu, úplného a konečného zjevení,
které mělo být naplněno samým
vtěleným Slovem. 1Ačkoli Bůh
připravil příchod Spasitele
především skrze vyvolení
izraelského národa, neznamená to,
že by ostatní „pohanské“ národy
opustil, neboť o sobě nikdy nepřestal
vydávat svědectví (srov. Sk 14, 16–
17). Boží prozřetelnost učinila, aby i
pohané měli více méně jasné
povědomí o potřebě spásy a aby se i
v těch nejvzdálenějších končinách
země uchovala touha po vykoupení.

Vtělení má svůj původ v lásce Boha k
lidem: „V tom se ukázala Boží láska k
nám, že Bůh poslal na svět svého
jednorozeného Syna, abychom měli



život skrze něho“ (1 Jan 4, 9). Vtělení
je důkaz par excellence (po výtce)
Lásky Boha k lidem, neboť v něm je
to Bůh sám, kdo se dává lidem a bere
na sebe účast na lidské přirozenosti v
jednotě osoby.

Po pádu Adama a Evy v ráji má
vtělení spásný a vykupitelský cíl, jak
vyznáváme v Krédu: „Pro nás lidi a
pro naši spásu sestoupil z nebe.
Skrze Ducha svatého přijal tělo z
Marie Panny a stal se člověkem“. 
2Kristus prohlásil sám o sobě, že „Syn
člověka přišel hledat a zachránit, co
zahynulo“ (Lk 19, 10; srov. Mt 18, 11)
a že „Bůh přece neposlal svého Syna
na svět, aby svět odsoudil, ale aby
svět byl skrze něho spasen“ (Jan 3,
17).

Vtělení ukazuje nejen nekonečnou
lásku Boha k lidem, jeho nekonečné
milosrdenství, spravedlnost a moc,
ale i spojitost s Božím plánem spásy.
Hluboká Boží moudrost se projevuje



ve způsobu, jakým se Bůh rozhodl
zachránit člověka, čili ve způsobu,
který nejlépe odpovídal jeho
přirozenosti, tedy skrze vtělení Slova.

Ježíš Kristus, vtělené Slovo, „není ani
mýtus, ani nějaká abstraktní
představa; je to člověk, který žil v
konkrétním kontextu a který zemřel
poté, co prožil svůj vlastní život v
průběhu dějin. Historické bádání o
Něm je tedy požadavkem křesťanské
víry“. 3

Kristova existence je součástí nauky
víry, jakož i to, že skutečně zemřel za
nás a že třetího dne vstal z mrtvých
(srov. 1 Kor 15, 3–11). Ježíšova
existence je fakt dokázaný
historickými vědami, především
analýzou Nového zákona, o jehož
historické hodnotě není pochyb.
Existují i jiná dávná nekřesťanská,
pohanská a židovská svědectví o
existenci Ježíše. Nejsou proto
přijatelné teze těch, kteří staví do



protikladu historického Ježíše a
Krista víry a obhajují domněnku, že
téměř vše, co Nový zákon říká o
Kristu, je výkladem víry, který učinili
Ježíšovi učedníci, není to však jeho
autentická historická postava, jež je
pro nás ještě skryta. Tyto názory, v
nichž se mnohdy skrývá silný
předsudek proti tomu, co je
nadpřirozené, nereflektují, že
současné historické bádání shodně
tvrdí, že způsob, kterým prvotní
křesťanství představuje Ježíše, se
zakládá na skutečných událostech,
které se doopravdy staly.

2. Ježíš Kristus, pravý Bůh a
pravý člověk

Vtělení je „tajemstvím
obdivuhodného spojení božské a
lidské přirozenosti v jediné Osobě
Slova“ (Katechismus, 483). Vtělení
Božího Syna „neznamená, že Ježíš
Kristus je zčásti Bůh a zčásti člověk,
ani že je v něm beztvárně smíšeno



božství s lidstvím. Stal se opravdu
člověkem a přitom opravdu pravým
Bohem. Ježíš Kristus je pravý Bůh a
pravý člověk“ (Katechismus, 464).
Božství Ježíše Krista, věčného Slova
Boha, bylo prostudováno při
pojednání o Nejsvětější Trojici. Zde
se zaměříme především na to, co se
vztahuje na jeho lidství.

Církev v prvních stoletích objasnila a
obhájila tuto pravdu víry proti
herezím, které ji překrucovaly. Již v
1. století považovali někteří křesťané
židovského původu, tzv. ebionité,
Krista za obyčejného, byť velmi
svatého člověka. Ve 2. století se
objevuje adopcionismus, jehož
zastánci obhajovali názor, že Ježíš
byl adoptivním synem Boha; Ježíš
měl být pouze člověkem, v němž
přebývá Boží síla; Bůh pro ně byl
jedna jediná osoba. Tento blud byl
odsouzen v roce 190 papežem sv.
Viktorem, v roce 268 antiochijským
koncilem a dále 1. cařihradským



koncilem a římskou synodou v roce
382. 4 Ariánský blud, který popíral
božství Slova, popíral také to, že Ježíš
Kristus je Bůh. Arius byl odsouzen 1.
nicejským koncilem v roce 325. Také
dnes církev opětovně připomíná, že
Ježíš Kristus je Syn Boží, subsistující
od věčnosti, a že při vtělení přijal
lidskou přirozenost ve své jedinečné
božské osobě. 5

Církev dále čelila i jiným omylům,
které popíraly skutečnost lidské
přirozenosti Krista. Mezi tyto omyly
spadají hereze, které odmítaly reálné
Kristovo tělo a duši. Jednou z prvních
herezí tohoto typu jsou různé obdoby
doketismu, které mají gnostický a
manichejský podtext. Někteří
zastánci této hereze tvrdili, že Kristus
měl buď nebeské tělo, nebo jeho tělo
bylo pouze zdánlivé, nebo se
zčistajasna objevilo v Judsku, aniž by
se muselo narodit či růst. Již sv. Jan
musel s těmito druhy omylů bojovat:
„Mnoho svůdců se objevilo ve světě,



kteří nevyznávají Ježíše jako Mesiáše,
jenž přišel v těle“ (2 Jan 7; srov. 1
Jan4, 1–2).

Arius a Apollinaris z Laodiceje
popírali, že Kristus měl skutečnou
lidskou duši. Apollinaris měl v této
oblasti zvláštní vliv, který přetrval po
několik staletí v pozdějších
christologických sporech. Apollinaris
se pokoušel obhájit jednotu Krista a
jeho bezhříšnost a tvrdil, že Slovo
nahradilo duchovou lidskou duši.
Tato nauka však znamenala popření
skutečného Kristova lidství,
složeného, jako u všech lidí, z těla a
duchové duše (srov. Katechismus,
471). Apollinaris byl odsouzen 1.
cařihradským koncilem a římským
synodem v roce 382. 6

3. Hypostatická unie

Na počátku pátého století byla po
předchozích kontroverzích zjevná
potřeba pevného obhájení integrity



lidské i božské přirozenosti v Osobě
Slova; středem pozornosti
christologie a patristické soteriologie
se tak stává osobní jednota Krista. K
tomuto prohloubení přispěly nové
diskuze.

První velký spor měl svůj původ v
některých tvrzeních cařihradského
patriarchy Nestoria, který ve svých
projevech naznačoval, že v Kristu
jsou dva subjekty: subjekt božský a
subjekt lidský, které jsou navzájem
spojené mravním poutem, ne však
fyzicky. V tomto christologickém
omylu má svůj původ Nestoriovo
odmítnutí titulu Matka Boží, 
Theotókos, přisuzovaného Panně
Marii. Maria měla být (podle něj)
matkou Krista, ale ne Matkou Boží.
Proti tomuto bludu připomněl sv.
Cyril z Alexandrie a efezský koncil
shromážděný v roce 431, že „Kristovo
lidství nemá jiný subjekt než božskou
osobu Božího Syna, který je přijal za
vlastní ve chvíli svého početí… Proto



efezský koncil prohlásil v roce 431,
že Maria se opravdu stala Boží
matkou pro lidské početí Božího Syna
ve svém lůně“ (Katechismus, 466;
srov. DS 250 a 251).

O několik let později se objevila
monofyzitická hereze. Tato hereze
má svůj původ v apolinarismu a v
špatném pochopení nauky a
vyjadřování sv. Cyrila ze strany
Eutycha, stařičkého archimandrity
[opata]jednoho cařihradského
kláštera. Eutyches mezi jiným tvrdil,
že Kristus je jedna Osoba, která
subsistuje v jedné jediné
přirozenosti, neboť lidská
přirozenost byla zničena přirozeností
božskou. Tento omyl byl odsouzen
papežem Lvem Velikým ve spisu 
Tomus ad Flavianum ,7skutečném
pokladu západní teologie, a
ekumenickým koncilem v
Chalcedonu v roce 451;tento spis se
stal nepostradatelným opěrným
bodem christologie a praví: „Je třeba



vyznávat jednoho a toho samého
Syna a Pána našeho Ježíše Krista:
dokonalého v božství a dokonalého v
lidství“, 8 a dodává, že spojení obou
přirozeností je „bez směšování, beze
změny, bez rozdělení, bez
odloučení“. 9

Chalcedonská nauka byla potvrzena
a objasněna 2. cařihradským
koncilem v roce 553, který předkládá
autentickou interpretaci předchozího
koncilu. Po několikerém zdůraznění
jednoty Krista 10 říká, že spojení obou
přirozeností Krista se uskutečňuje
podle hypostáze, 11 čímž je
překonána dvojsmyslnost výroku sv.
Cyrila, který hovořil o jednotě podle
physis. V tomto duchu 2. cařihradský
koncil rovněž naznačil, v jakém
smyslu je třeba chápat známý výrok
sv. Cyrila o „jedné vtělené
přirozenosti Slova Božího“. 12 Sv.
Cyril se domníval, že výrok pocházel
od sv. Atanáše, ve skutečnosti však
šlo o apolinářský podvrh.



V těchto koncilních definicích, jejichž
cílem bylo objasnit některé konkrétní
omyly a ne vykládat tajemství Krista
v jeho celku, používali koncilní
otcové jazyk své doby. Podobně jako
Nicea použila výraz soupodstatný,
Chalcedon používá termíny jako
přirozenost, osoba, hypostáze atd.
podle obvyklého významu, jaký tyto
výrazy měly v tehdejší řeči a v
soudobé teologii. Neznamená to, jak
někteří tvrdili, že by se tím
evangelijní poselství helenizovalo.
Kdo se ve skutečnosti projevili jako
striktně helenizující, byli právě ti,
kdo předkládali bludné nauky, jako
Arius a Nestor. Nedokázali rozpoznat
omezení filozofického vyjadřování
své doby ve vztahu k tajemství Boha
a Krista.

4. Nejsvětější lidství Ježíše
Krista

„Při vtělení byla lidská přirozenost
přijata a nikoli zničena (GS 22,



2)“ (Katechismus, 470). Proto církev
vyznávala „plnou skutečnost jak
Kristovy lidské duše, s její
rozumovou a volní činností, tak i
jeho lidského těla. Zároveň však
pokaždé musela připomínat, že
Kristova lidská přirozenost náleží ve
vlastním smyslu božské osobě Syna,
jenž tuto přirozenost přijal. V ní vše,
čím je, a vše, co koná, pochází od
„jednoho z Trojice“. Boží Syn tedy
sdílí svému lidství svůj vlastní osobní
způsob existence v Trojici. Tím
Kristus jak ve své duši, tak i ve svém
těle vyjadřuje lidským způsobem
božské jednání Trojice (srov. Jan 14,
9–10)“ (Katechismus, 470).

Kristova lidská duše je obdařena
skutečným lidským poznáním.
Katolická nauka tradičně učí, že
Kristus jako člověk měl získané
poznání, vlité vědění a blažené
vědění vlastní blaženým v nebi.
Kristovo získané vědění nemohlo být
samo o sobě neomezené: „Proto Boží



Syn mohl v okamžiku, kdy se stal
člověkem, vzít na sebe to, že bude
‚prospívat moudrostí, věkem a
oblibou,‘ (Lk 2, 52) a dokonce i
potřebu získávat znalosti po lidském
způsobu na základě zkušeností (srov.
Mk 6, 38; 8, 27; Jan 11,
34)“ (Katechismus, 472). Kristus, v
němž spočívá plnost Ducha svatého s
jeho dary (srov. Iz 11, 1–3), měl též
vlité vědění, to je poznání, které se
nezískává přímo rozumem, ale je
přímo vlito Bohem do lidského
rozumu. Skutečně „Syn také
projevoval ve svém lidském poznání
božsky pronikavý vhled do skrytých
myšlenek lidských srdcí (srov. Mk 2,
8; Jan 2, 25; 6, 61)“ (Katechismus,
473). Kristus měl také vědění vlastní
blaženým v nebi: „Díky svému
spojení s božskou moudrostí v osobě
vtěleného Slova se Kristovo lidské
poznání těšilo plnosti vědění o
věčných záměrech, jež Kristus přišel
zjevit (srov. Mk 8, 31; 9, 31; 10, 33–34;
14, 18–20. 26–30)“ (Katechismus,



474). Pro toto vše je třeba říci, že
Kristus jako člověk je neomylný:
přijmout u Něj nějakou chybu by
znamenalo přijmout ji ve Slovu,
jediné existující osobě v Kristu. Co se
týče nějaké eventuální skutečné
nevědomosti, je třeba mít na paměti,
že „o čem uznává svou nevědomost
(srov. Mk 13, 32), jinde o tom
prohlašuje, že zjevit to není jeho
posláním (srov. Sk 1,
7)“ (Katechismus, 474). Rozumí se, že
Kristus si byl lidsky vědom toho, že je
Slovo, i že má spasitelské poslání. 
13Třebaže však katolická teologie
říká, že Kristus měl již zde na zemi
bezprostřední patření na Boha, vždy
popírala u Krista existenci ctnosti
víry. 14

Proti bludům monoenergetismu a
monotelismu, které logicky souvisely
s předchozím monofyzitismem a
tvrdily, že v Kristu je jedno jediné
jednání nebo jedna jediná vůle,
církev vyznala na 3. ekumenickém



cařihradském koncilu v roce 681, že
„Kristus má dvojí vůli a dvojí
jednání, božské a lidské, nikoli
protikladné, nýbrž spolupracující,
takže Slovo, které se stalo tělem,
chtělo lidsky v poslušnosti svému
Otci všechno, o čem pro naši spásu
božsky rozhodlo s Otcem a Duchem
svatým (srov. DS 556–559). Kristova
lidská vůle „následuje jeho božskou
vůli bez vzpěčování a bez odporu,
nýbrž spíše v podřízenosti oné
všemohoucí vůli“ (Katechismus, 475).
Jedná se o podstatnou otázku, neboť
je přímo spojena s bytím Krista a s
naší spásou. Svatý Maxim Vyznavač
vynikl v tomto úsilí o doktrinální
objasnění a zdařile využil známou
část Písma obsahující modlitbu Ježíše
na Olivové hoře, v níž se objevuje
souhlas Kristovy lidské vůle s vůlí
Otce (srov. Mt 26, 39).

Následkem duality přirozeností je i
dualita jednání. V Kristu je dvojí
jednání, božské, vycházející z jeho



božské přirozenosti, a lidské, které
vychází z jeho přirozenosti lidské.
Hovoří se rovněž o teandrickém
jednání s odkazem na ta jednání, v
nichž je lidské jednání nástrojem
božského jednání: je tomu tak v
případě zázraků uskutečněných
Kristem.

Realismus vtělení Slova se projevil
také ve velkém christologickém
sporu v období patristiky: jednalo se
o spor o obrazy. Zvyk znázorňovat
Krista na freskách, ikonách, reliéfech
atd. je prastarý a existují o tom
svědectví, která spadají až do
druhého století. Obrazoborecká krize
vznikla v Cařihradu na počátku 8.
století a měla svůj původ v nařízení
panovníka. Již dříve se v průběhu
staletí objevovali teologové, kteří se
stavěli pro, nebo proti používání
obrazů, oba směry však spolu žily v
míru. Ti, kdo byli proti, tvrdili, že
Bůh není omezený a nemůže být
proto uzavřen do linií tahů štětcem,



že nemůže být opsán. Nicméně, jak
ukázal sv. Jan Damašský, samotné
vtělení opsalo neopsatelné Slovo.
„Jelikož Slovo se stalo tělem přijetím
pravého lidství, bylo Kristovo tělo
omezené (…). Proto může být
Kristova lidská podoba
„vykreslena“ (Gal 3,
2)“ (Katechismus, 476). Na 2.
ekumenickém nicejském koncilu v
roce 787 „církev uznala oprávněnost
toho, aby tato podoba byla
zobrazována na posvátných
obrazech“ (Katechismus, 476). „Vždyť
individuální rysy Kristova těla jsou
výrazem božské osoby Božího Syna.
On totiž rysy svého lidského těla
přijal za své do té míry, že jejich
vyobrazení na posvátném obraze
může být uctíváno, neboť věřící,
který uctívá Kristův obraz, uctívá v
něm osobu, jež je na něm
znázorněna.“ 15

Kristova duše, protože není z
podstaty božská, ale lidská, byla



zdokonalována jako duše ostatních
lidí, prostřednictvím habituální
milosti, což je „stálý dar, trvalá a
nadpřirozená dispozice, která
zdokonaluje samu duši, aby ji učinila
schopnou žít s Bohem a jednat z
lásky k němu“ (Katechismus, 2000).
Kristus je svatý, jak oznámil
archanděl Gabriel Panně Marii při
zvěstování: Lk 1, 35. Kristovo lidství
je radikálně svaté, je pramenem a
vzorem svatosti všech lidí. Vtělením
byla lidská přirozenost Krista
pozvednuta k většímu spojení s
božstvím – s Osobou Slova –, než k
jakému kdy může být nějaké stvoření
pozvednuto. Z pohledu Pánova
lidství je hypostatická unie největším
darem, jaký kdy mohl být udělen, a
bývá známa pod názvem milost
spojení. Skrze habituální milost byla
Kristova duše zbožštěna touto
přeměnou, jež pozvedá přirozenost a
jednání duše až na úroveň niterného
života Boha a poskytuje jeho
nadpřirozenému jednání



přirozenost, kterou by jinak nemělo.
Jeho plnost milosti zahrnuje také
existenci vlitých milostí a darů
Ducha svatého. Z této plnosti milosti
Krista „jsme všichni obdrželi milost
nad milost“ (Jan 1, 16). Milost a dary
byly Kristu darovány také s ohledem
na jeho poslání nového Adama a
Hlavy církve. Proto se hovoří o
kapitální milosti v Kristu, která se
neliší od osobní milosti Pána, ale je
jedním aspektem této stejné milosti,
která zdůrazňuje jeho posvěcující
působení na členy církve. Církev
skutečně je „Kristovo
tělo“ (Katechismus, 805), Tělem,
„jehož hlavou je Kristus: ona žije z
něho, v něm a pro
něho“ (Katechismus, 807).

Srdce vtěleného Slova. „Ježíš nás
všechny a každého z nás miloval za
svého života i ve své agonii a smrti a
vydal se za každého z nás, ‚protože
on mě miloval a za mě se obětoval‘.
Miloval nás všechny svým lidským



srdcem“ (Katechismus, 478). Proto
Ježíšovo božské Srdce je symbolem
par excellence lásky, jíž miluje
neustále věčného Otce a všechny lidi
(srov. tamtéž).

José Antonio Riestra

Základní použitá literatura

– Katechismus katolické církve, 422–
483.

– Benedikt XVI.–Joseph Ratzinger, 
Ježíš Nazaretský. Barrister&Principal
2011.

12. vatikánský koncil, konst. Lumen
gentium, 9.

21. cařihradský koncil, Symbolum, DS
150; srov. 2. vatikánský koncil, konst. 
Lumen gentium, 55.

3Mezinárodní teologická komise,
Vybrané otázky z Christologie (1979).
Documentos 1969–1996, 2. vyd., BAC,
Madrid 2000, 221.



4Srov. DS 151 a 157–158.

5Srov. Kongregace pro nauku víry,
dekl. Mysterium Filii Dei, 21–II–1972.
In: AAS 64 (1972) 237–241.

6Srov. DS 151 a 159.

7Srov. tamtéž, 290–295.

8Srov. tamtéž, 301; Katechismus, 467.

9Srov. tamtéž.

10Srov. tamtéž, 423.

11Srov. tamtéž, 425.

12Srov. tamtéž, 429.

13Srov. Mezinárodní teologická
komise, Vědomí, jaké měl Ježíš o sobě
samém a o svém poslání (1985). In:
ID, Documentos 1969–1996 , 2. vyd.
BAC, Madrid 2000, 377–391.

14Srov. Kongregace pro nauku víry, 
Oznámení, č. V, 26–XI–2006.



152. nicejský koncil, DS 601.

© Fundación Studium, 2016

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

tema-8-jezis-kristus-buh-a-pravy-clovek/
(07.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-8-jezis-kristus-buh-a-pravy-clovek/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-8-jezis-kristus-buh-a-pravy-clovek/

	Téma 8 - Ježíš Kristus, pravý Bůh a pravý člověk
	1. Vtělení Slova
	2. Ježíš Kristus, pravý Bůh a pravý člověk
	3. Hypostatická unie
	4. Nejsvětější lidství Ježíše Krista


