
opusdei.org

Téma 6 - Stvoření

Nauka o stvoření je první
odpovědí na základní otázky o
našem původu a cíli.

14.01.2018

PDF► Stvoření

*****

Úvod 

Význam pravdy o stvoření spočívá v
tom, že stvoření „je základem všech
Božích plánů spásy; (…) je počátkem
dějin spásy, jež vrcholí v
Kristu“ (Kompendium, 51). Jak Bible

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/skv620180114-183051.pdf


(Gn 1, 1), tak Krédo začíná vyznáním
víry v Boha Stvořitele.

Na rozdíl od jiných velkých tajemství
naší víry (Trojice a vtělení) je
stvoření „první odpověď na základní
otázky člověka po vlastním původu a
vlastním cíli“ (Kompendium, 51),
které si člověk klade a na něž může
také částečně odpovědět, jak ukazuje
filozofické myšlení a mýty o původu
světa v náboženské kultuře mnoha
národů (srov. Katechismus, 285).
Nicméně specifičnost pojmu stvoření
byla pochopena až s židovsko-
křesťanským zjevením.

Stvoření je tedy tajemstvím víry a
současně pravdou dosažitelnou
přirozeným rozumem (srov.
Katechismus, 286). Toto jedinečné
postavení víry a rozumu činí ze
stvoření vhodný výchozí bod pro
evangelizaci a dialog (jak činil již
svatý Pavel v Areopagu v Athénách
(Sk 17, 16–34)), ke kterému jsou



křesťané – zvláště v dnešní době – 1

voláni.

Obvykle se rozlišuje mezi
stvořitelským aktem Boha ( creatio
active sumpta ) a stvořenou realitou,
která je plodem takové božské
činnosti ( creatio passive sumpta).2Na
základě tohoto schématu vyložíme
dále hlavní dogmatické aspekty
stvoření.

1. Stvořitelský akt

1.1. „Stvoření je společné dílo
Nejsvětější Trojice“ (Katechismus,
292)

Zjevení představuje stvořitelskou
činnost Boha jako plod jeho
všemohoucnosti, jeho moudrosti a
lásky. Stvoření bývá připisováno
zvláště Otci (srov. Kompendium, 52),
spása pak Synu a posvěcení Duchu
svatému. Díla Trojice ad extra (z
nichž první je stvoření), jsou zároveň



společná všem Osobám, z čehož
vyvstává otázka ohledně specifické
úlohy každé Osoby při stvoření,
neboť „každá božská osoba vykonává
společné dílo podle své osobní
vlastnosti“ (Katechismus, 258). V tom
spočívá smysl tradičního připisování
podstatných atributů
(všemohoucnosti, moudrosti, lásky)
stvořitelskému jednání Otce, Syna a
Ducha svatého.

V Nicejsko-cařihradském vyznání
víry vyznáváme víru v „jednoho
Boha, Otce všemohoucího, Stvořitele
nebe a země“; „v jednoho Pána Ježíše
Krista (…) skrze něhož všechno bylo
stvořeno“; a „v Ducha svatého, Pána
a dárce života“ (DH 150). Křesťanská
víra proto hovoří nejen o stvoření ex
nihilo, z ničeho, které naznačuje
všemohoucnost Boha Otce, ale i o
stvoření učiněném Boží inteligencí a
moudrostí – Logos, z nějž všechno
povstalo (Jan 1, 3) – a o stvoření ex
amore (GS 19), plodu svobody a lásky,



které jsou Bůh sám, Duch svatý, který
vychází z Otce a ze Syna. Věčné
vycházení Osob je pak v základu
jejich stvořitelského konání. 3

Jako není rozpor mezi jedinečností
Boha a jeho bytím ve třech osobách,
tak si neprotiřečí jedinečnost
stvořitelského počátku s rozdílností
způsobů jednání každé z Osob.

„Stvořitel nebe i země.“

„ ‚Na počátku stvořil Bůh nebe i
zemi.‘ Tato první slova Písma
obsahují tři tvrzení: věčný Bůh dal
počátek všemu, co existuje mimo
něho. Pouze on je Stvořitel (sloveso
„stvořit“ – v hebrejštině „ bara“ – má
vždy jako subjekt Boha). Všechno, co
existuje (vyjádřeno rčením „nebe i
země“), závisí na tom, který mu dává
bytí“ (Katechismus, 290).

Pouze Bůh může tvořit ve vlastním
smyslu toho slova, 4tedy dát
vzniknout věcem z ničeho ( ex nihilo),



a ne z něčeho již předem existujícího;
k tomu je zapotřebí aktivní
nekonečné moci, která přísluší pouze
Bohu (srov. Katechismus, 296–298). Je
tedy správné připisovat stvořitelskou
všemohoucnost Otci, neboť on je v
Trojici – klasicky vyjádřeno – fons et
origo[pramen a původ], tj. Osoba, z
níž vychází ostatní dvě Osoby,
počátek bez počátku.

Křesťanská víra říká, že základní
rozdíl v realitě je ten, který existuje
mezi Bohem a jeho tvory. To bylo
něčím novým v prvních staletích, kdy
polarita mezi hmotou a duchem
vedla k vzájemně neslučitelným
vizím (materialismu a spiritualismu,
dualismu a monismu). Křesťanství
tyto formy rozbilo, a to především
tvrzením, že hmota (stejně jako
duch) byla stvořena jediným
transcendentním Bohem. Později
rozvinul sv. Tomáš metafyziku
stvoření, která popisuje Boha jako
samotné subsistující Bytí ( Ipsum Esse



Subsistens). Coby prvotní příčina je
vůči světu zcela transcendentní a
zároveň je na základě participace
svého bytí niterně přítomný ve
stvořených věcech. Ty pak ve všem
závisí na tom, který je původcem
jejich bytí. Bůh je superior summo
meo [vyšší než to, co je ve mně
nejvyšší]a současně intimior intimo
meo [hlubší než to, co je ve mně
nejhlubší](Sv. Augustin, Vyznání, 3, 6,
11; srov. Katechismus, 300).

„Skrze nějž všechno bylo stvořeno.“

Sapienciální literatura Starého
zákona představuje svět jako plod
Boží moudrosti (srov. Mdr 9, 9). „Svět
není plodem žádné nutnosti, slepého
osudu nebo náhody“ (Katechismus,
295), ale má v sobě srozumitelnost,
kterou lidský rozum svou účastí na
světle božského Rozumu může
pochopit, ne bez námahy a v duchu
pokory a úcty k Stvořiteli a jeho dílu
(srov. Job 42, 3; srov. Katechismus,



299). Tento vývoj dosahuje svého
plného vyjádření v Novém zákoně,
který ztotožňuje Syna, Ježíše Krista, s
Logem (srov. Jan 1, 1nn) a říká, že
moudrost Boží je Osoba, vtělené
Slovo, skrze nějž všechno povstalo
(Jan 1, 3). Svatý Pavel tento vztah
stvořených věcí ke Kristu vyjadřuje
vysvětlením, že všechno bylo
stvořeno v něm, skrze něho a pro
něho (Kol 1, 16–17).

Na počátku vesmíru se tedy nachází
stvořitelský rozum (srov.
Katechismus, 284). 5 Křesťanství má
od počátku velkou důvěru ve
schopnost lidského rozumu
poznávat, a zároveň obrovskou
jistotu, že rozum (vědecký, filozofický
atd.) nikdy nemůže dojít k závěrům
protiřečícím si s vírou, protože obojí
má stejný původ.

Nezřídka se lze setkat s lidmi, kteří
nastiňují falešná dilemata, jako je
např. otázka stvoření a evoluce.



Správná epistemologie [teorie
poznání]ve skutečnosti nejenže
rozlišuje mezi oblastí přírodních věd
a oblastí víry, ale zároveň uznává
filozofii jako nutný zprostředkovací
prvek, neboť vědy se svými vlastními
metodami a předměty zkoumání
nepokrývají celou oblast lidského
rozumu; a víra, která se týká toho
stejného světa, o němž mluví vědy,
potřebuje filozofické kategorie, aby
mohla být formulována a mohla
vstoupit do dialogu s lidským
rozumem. 6

Je tedy logické, proč církev od
počátku hledá dialog s rozumem: s
rozumem, který si je vědom své
stvořené povahy, neboť si nedal sám
sobě existenci, ani nemůže plně
nakládat se svou budoucností; s
rozumem, který je otevřený vůči
tomu, co ho přesahuje, v konečném
důsledku vůči Rozumu, který je
počátkem všeho.



Paradoxně rozum uzavřený do sebe,
který věří, že v sobě může nalézt
odpověď na své nejhlubší otázky,
nakonec skončí u tvrzení o
nesmyslnosti existence a u neuznání
pochopitelnosti toho, co je skutečné
(nihilismus, iracionalismus atd.).

„Pán a dárce života“

„Věříme, že svět pochází ze svobodné
vůle Boha, který chtěl, aby se tvorové
podíleli na jeho bytí, na jeho
moudrosti a na jeho dobrotě: ‚Pane,
stvořil jsi všechno, z tvé vůle to
povstalo‘ (Zj 4, 11). ‚Dobrotivý je
Hospodin ke všem a soucit má se
všemi svými tvory‘ (Ž 145,
9)“ (Katechismus, 295). Následně
„stvoření vzešlé z Boží dobroty má
na této dobrotě účast (‚A viděl Bůh,
že je to dobré… velmi dobré‘: Gn 1, 4.
10. 12. 18. 21. 31). Vždyť Bůh chtěl
stvoření jako dar
člověku“ (Katechismus, 299).



Tento charakter dobroty a
svobodného daru dovoluje odhalit ve
stvoření působení Ducha svatého –
který se „vznášel nad vodami“ (Gn 1,
2) –, Osoby, Daru v Trojici, Lásky
subsistující mezi Otcem a Synem.
Církev vyznává svou víru ve
stvořitelské dílo Ducha svatého,
dárce života a pramene všeho dobra. 
7

Křesťanské tvrzení o božské
stvořitelské svobodě umožňuje
překonat omezenost jiných vizí, které
vkládáním nutnosti do Boha nakonec
končí u fatalismu či determinismu.
Neexistuje nic „uvnitř“ ani „vně“
Boha, co by ho nutilo tvořit. Jaký cíl
ho k tomu tedy vede? Co zamýšlel,
když nás stvořil?

1. 2. „Svět byl stvořen k slávě
Boží“ (1. vatikánský koncil)

Bůh stvořil všechno ne proto, aby
„zvětšil svou slávu, ale proto, aby ji
ukázal a sdělil“ (sv. Bonaventura, 



Sent., 2, 1, 2, 2, 1). 1. vatikánský
koncil (1870) učí, že „ve své dobrotě a
svou všemohoucí silou stvořil z
ničeho zároveň jak duchové, tak
tělesné tvory, ne kvůli tomu, aby
zvětšil svou blaženost, ani aby dosáhl
své dokonalosti, nýbrž aby ji ukázal
skrze dobra, která udílí svým
tvorům“ (DS 3002; srov. Katechismus,
293).

„Boží sláva záleží v tom, že se
uskuteční toto zjevení a toto sdílení
jeho dobroty, neboť kvůli tomu byl
stvořen svět. Učinit, ‚abychom byli
přijati za jeho děti skrze Ježíše
Krista‘, byl dobrotivý plán jeho vůle,
‚proto, aby se vzdávala chvála jeho
vznešené dobrotivosti‘ (Ef 1,5 –6).
‚Vždyť slávou Boha je živý člověk a
životem člověka je patření na
Boha‘ (sv. Irenej, Adversus haereses,
4, 20, 7)“ (Katechismus, 294).

Na rozdíl od dialektiky protikladných
principů (jako tomu je u dualismu



manichejského typu a také u
monisticko-hegeliánského idealismu)
není tvrzení, že sláva Boží je cílem
stvoření, negací člověka, nýbrž
nezbytným předpokladem jeho
realizace. Křesťanský optimismus má
své kořeny ve společném vyvýšení
Boha i člověka: „Člověk je veliký
pouze tehdy, je-li Bůh veliký“. 8 Jedná
se o optimismus a logiku, které
potvrzují absolutní prioritu dobra,
nejsou však proto slepé vůči zlu ve
světě a v dějinách.

1. 3. Uchovávání a prozřetelnost.
Zlo

Stvoření se neomezuje jen na
počátek; „Po stvoření Bůh
neponechal své tvorstvo jeho osudu.
Nedává mu jen bytí a existenci: v
každé chvíli mu uchovává bytí, dává
mu schopnost jednat a vede ho k jeho
cíli“ (Katechismus, 301). Písmo svaté
srovnává toto působení Boha v
dějinách se stvořitelskou činností



(srov. Iz 44, 24; 45, 8; 51, 13).
Sapienciální literatura jasně
formuluje působení Boha, který
udržuje své tvorstvo v bytí. „A jak by
mohlo cokoli trvat, kdybys ty to
nechtěl, anebo být zachováno,
kdybys to nepovolal k bytí?“ (Mdr 11,
25). Svatý Pavel jde ještě dál a
připisuje toto uchovávající působení
Kristu: „(Kristus) je dříve než
všechno (ostatní) a všechno trvá v
něm“ (Kol 1, 17).

Křesťanský Bůh není hodinář ani
architekt, který se o své dílo, po té, co
ho učinil, již dále nestará. Tyto
představy jsou typické pro deistickou
koncepci, podle níž se Bůh
nevměšuje do záležitostí tohoto
světa. To je však zkreslováním
skutečného Boha Stvořitele, neboť je
oddělováno drastickým způsobem
stvoření od božského uchovávání a
řízení světa. 9



Pojem uchovávání je „spojovacím
mostem“ mezi stvořitelskou činností
a Božím řízením světa
(prozřetelností). Bůh nejenže svět
tvoří a udržuje ho v existenci, ale
navíc „vede své tvory ke konečné
dokonalosti, k níž je
povolal“ (Kompendium, 55). Písmo
svaté představuje absolutní
svrchovanost Boha a neustále
dotvrzuje jeho otcovskou péči jak v
těch nejmenších věcech, tak ve
velkých událostech v dějinách (srov.
Katechismus, 303). V této souvislosti
se Ježíš zjevuje jako „vtělená“
prozřetelnost Boha, který se stará
jako dobrý pastýř o hmotné a
duchovní potřeby lidí (Jan 10, 11. 14–
15; Mt 14, 13–14, atd.) a učí nás
odevzdávat se do jeho péče (Mt 6, 31–
33).

Jestliže Bůh vše tvoří a dobrotivě řídí,
odkud pochází zlo? „Na tuto otázku,
tak naléhavou jako nevyhnutelnou,
tak bolestnou jako tajemnou, nemůže



stačit žádná ukvapená odpověď (…).
V křesťanském poselství není jediný
bod, který by z jistého hlediska nebyl
odpovědí na problém
zla“ (Katechismus, 309).

Stvoření není od počátku zcela
dokončené, Bůh ho učinil in statu
viae , to je na cestě ke konečnému
cíli, kterého musí teprve dosáhnout.
Pro uskutečnění svých úradků Bůh
využívá spolupráci svých stvoření,
poskytuje lidem možnost podílet se
na jeho prozřetelnosti a respektuje
jejich svobodu, i když jednají špatně
(srov. Katechismus, 302, 307, 311).
Skutečně překvapivé je, že Bůh „ve
své všemohoucí prozřetelnosti může
vytěžit dobro z následků
zla“ (Katechismus, 312). Je tajemnou,
avšak velikou pravdou, že „všechno
napomáhá k dobrému těm, kdo
milují Boha“ (Řím 8, 28). 10

Zkušenost zla jakoby představovala
napětí mezi Boží všemohoucností a



Boží dobrotou v dějinném působení.
Odpovědí, jistě tajemnou, je Kristův
kříž, který zjevuje světu „způsob
bytí“ Boha a je proto pro člověka
pramenem moudrosti ( sapientia
crucis ).

1. 4. Stvoření a spása

Stvoření je „prvním krokem ke
Smlouvě jediného Boha s jeho
lidem“ (Kompendium, 51). V Bibli je
stvoření otevřené spasitelskému
působení Boha v dějinách, jehož
naplnění spočívá ve velikonočním
tajemství Krista a které dosáhne své
dokonalosti na konci všech časů.
Stvoření je učiněno vzhledem k
„sabatu“, sedmému dni, kdy Bůh
odpočíval, dni, v němž se završuje
první stvoření a který se otevírá
osmému dni, v němž začíná ještě
větší dílo: spása, nové stvoření v
Kristu (2 Kor 5; srov. Katechismus,
345– 349).



Ukazuje se tak kontinuita a jednota
Božího plánu o stvoření a spáse. Není
mezi nimi žádné přerušení, ale
pouto, protože lidský hřích nezničil
zcela Boží dílo. Vztah mezi stvořením
a spásou může být vyjádřen tím, že
stvoření je na jednu stranu první
spasitelskou událostí, a výkupná
spása má zase na druhou stranu
znaky nového stvoření. Tento vztah
osvětluje důležité aspekty křesťanské
víry, jako je zaměření přirozenosti na
milost nebo existence posledního
nadpřirozeného cíle člověka.

2. Stvořená realita

Výsledkem stvořitelského působení
Boha je celý stvořený svět, „nebe a
země“ (Gn 1, 1). Bůh „na počátku
časů stvořil z ničeho obojí řád
stvoření, duchový i tělesný, to je
anděly i pozemský svět; potom
člověka, který se podílí na obojím,
protože sestává z duše a těla.“ 11



Křesťanství překonává jak monismus
(který tvrdí, že hmota a duch se
sjednocují a že Bůh a svět se
ztotožňují), tak dualismus (podle nějž
jsou hmota a duch dva protikladné
počáteční principy).

Stvořitelská činnost se vztahuje k
Boží věčnosti, ale účinek tohoto
působení je označen časovostí.
Zjevení říká, že svět byl stvořen s
časovým počátkem, 12 to je stvořen
spolu s časem, což odpovídá
jednotnosti Božího plánu zjevit se v
dějinách spásy.

2. 1. Duchový svět: andělé

„Existence duchových, netělesných
bytostí, které Písmo svaté obvykle
nazývá anděly, je pravda víry.
Svědectví Písma je tak jasné, jako
jednomyslnost
tradice“ (Katechismus, 328). Písmo i
tradice je ukazují v jejich dvojí funkci
chválit Boha a být posly jeho
spasitelského plánu. Nový zákon



představuje anděly ve vztahu s
Kristem: stvořeni skrze něj a pro něj
(Kol 1, 16), obklopují Ježíšův život od
jeho narození až po nanebevstoupení
a jsou oznamovateli jeho druhého
slavného příchodu (srov.
Katechismus, 333).

Andělé jsou od počátku přítomni v
životě církve, která má prospěch z
jejich mocné pomoci a v liturgii se k
nim připojuje v klanění Bohu. Život
každého člověka je od narození
doprovázen andělem, který ho
ochraňuje a vede k Životu (srov.
Katechismus, 334–336).

Teologie (zvláště sv. Tomáš Akvinský, 
Andělský doktor) a učitelský úřad
církve do hloubky prozkoumali
přirozenost těchto čistě duchových
bytostí, obdařených inteligencí a vůlí
a říkají, že jsou to osobní a
nesmrtelní tvorové, kteří převyšují
dokonalostí všechny viditelné tvory
(srov. Katechismus, 330).



Andělé byli stvořeni ve stavu
zkoušky. Někteří se neodvolatelně
vzbouřili proti Bohu. Satan a ostatní
zlí duchové, padlí do hříchu – byli
stvořeni dobří, ale sami ze sebe
udělali zlé – navedli naše prarodiče,
aby zhřešili (srov. Katechismus, 391–
395).

2. 2. Hmotný svět

„Bůh stvořil viditelný svět v celém
jeho bohatství, v jeho rozmanitosti a
řádu. Písmo symbolicky představuje
dílo Stvořitele jako božskou „práci“ v
pořadí šesti dní, která končí
„odpočinkem“ sedmého dne (Gn 1, 1–
2, 4)“ (Katechismus, 337). „Církev při
mnoha příležitostech musela hájit, že
stvoření, včetně hmotného světa, je
dobré (srov. DS 286; 455–463; 800;
1333; 3002)“ (Katechismus, 299).

„Z toho, jak byly stvořeny, mají
všechny věci vlastní trvalost,
pravdivost, hodnotu, vlastní zákony i
uspořádání“ ( Gaudium et spes 36, 2).



Pravda a dobro stvořených věcí
pochází od jediného Boha Stvořitele,
který je zároveň trojjediný. Stvořený
svět je tedy jistým odrazem působení
božských Osob: „stopa Trojice se jeví
ve tvorstvu“. 13

Vesmír má v sobě krásu a
vznešenost, protože je dílem Boha.
Mezi tvory existuje solidarita a
hierarchie, což má vést k obdivu k
stvořeným věcem a k přírodním
zákonům, které je řídí (srov.
Katechismus, 339, 340, 342, 354).
Vesmír byl stvořen pro člověka, který
obdržel od Boha příkaz podmanit si
zemi (srov. Gn 1, 28). Tento příkaz
není výzvou k despotickému
vykořisťování přírody, ale k účasti na
stvořitelské moci Boha:
prostřednictvím své práce člověk
spolupracuje na zdokonalování
stvoření.

Křesťan sdílí spravedlivé požadavky,
které ukázalo v posledních



desetiletích ekologické cítění, aniž by
upadl do zbloudilého zbožšťování
světa, a potvrzuje nadřazenost
člověka nad ostatními tvory jako
„vrcholu díla stvoření“ (Katechismus,
343).

2. 3. Člověk

Lidé zaujímají ve stvořitelském
Božím díle zvláštní místo, protože
mají účast na světě hmotném i
duchovém. Pouze o člověku říká
Písmo svaté, že ho Bůh stvořil „k
svému obrazu a podobě“ (Gn 1, 26).
Člověk byl Bohem postaven do čela
viditelného světa a těší se zvláštní
důstojnosti, neboť „jen člověk je ze
všech viditelných tvorů schopen
poznávat a milovat svého Stvořitele;
je jediným tvorem, kterého Bůh chtěl
pro něho samého; jen člověk je
povolán, aby sdílel poznáním a
láskou Boží život, k němuž byl
stvořen a který je hlavním důvodem



jeho důstojnosti“ (Katechismus, 356;
srov. tamtéž, 1701–1703).

Muž a žena ve své různosti a
komplementaritě chtěné Bohem mají
stejnou důstojnost lidské osoby (srov.
Katechismus, 357, 369, 372). U obou
existuje podstatná jednota těla a
duše, přičemž duše je formou
člověka. Lidská duše je duchová, je
bezprostředně stvořena Bohem (není
„zplozena“ rodiči, ani neexistovala
předem) a je nesmrtelná (srov.
Katechismus, 366). Oba prvky
(duchovost a nesmrtelnost) lze
dokázat filozoficky. Je proto
redukcionismem tvrdit, že člověk
pochází výlučně z biologické evoluce
(absolutní evolucionismus). V realitě
existují ontologické skoky, které
nelze vysvětlit pouze evolucí. Např.
mravní svědomí a svoboda člověka
ukazují jeho nadřazenost nad
hmotným světem a jsou důkazem
jeho zvláštní důstojnosti.



Pravda o stvoření pomáhá překonat
jak negaci svobody (determinismus),
tak opačný extrém, který spočívá v
jejím nesprávném vyvyšování: lidská
svoboda je stvořená, není absolutní,
a existuje ve vzájemné závislosti na
pravdě a dobru. Sen o svobodě jako
čisté moci a libovůle vypovídá o
pokřiveném obrazu člověka i Boha.

Člověk se svou činností a prací podílí
na stvořitelské moci Boha. 14 Jeho
inteligence a vůle se podílí na Boží
moudrosti a lásce. Zatímco ostatní
viditelný svět je pouhou stopou
Trojice, lidská bytost je skutečným 
imago Trinitatis [obrazem Trojice].

3. Některé praktické důsledky
pravdy o stvoření

Radikálnost stvořitelské a spasitelské
Boží činnosti žádá od člověka
odpověď, která má mít stejný totální
charakter: „Budeš milovat
Hospodina, svého Boha, celým svým



srdcem a celou svou duší a celou
svou silou“(Dt 6, 5; srov. Mt 22, 37;
Mk 12, 30; Lk 10, 27). V této odpovědi
se nalézá skutečné štěstí.

Univerzálnost Boží činnosti má
význam jak intensivní, tak
extensivní: Bůh tvoří a zachraňuje
celého člověka a všechny lidi. Naše
odpověď na Boží výzvu milovat ho
celým bytím je podstatně spjata s
vnášením jeho lásky do celého světa. 
15

Poznání a údiv nad Boží mocí,
moudrostí a láskou vede člověka k
úctě, klanění a pokoře, k životu v
přítomnosti Boží s vědomím, že je
jeho dítětem. Víra v prozřetelnost
vede křesťana k synovské důvěře v
Boha za všech okolností: k vděčnosti
za obdržená dobra a k prosté
odevzdanosti v tom, co se může zdát
špatným, neboť Bůh umí vytěžit ze
zla ještě větší dobra.



Křesťan, vědom si toho, že vše bylo
stvořeno k slávě Boží, se snaží ve
svém jednání hledat skutečný cíl,
který naplňuje jeho život štěstím:
slávu Boží, ne vlastní marnou slávu.
Snaží se napravovat úmysl svého
jednání, aby bylo možné říci, že
jediným cílem jeho života je ono Deo
omnis gloria!16

Bůh chtěl postavit člověka do čela
svého stvoření, svěřil mu nadvládu
nad světem, aby ho svou prací
zdokonalil. Lidskou činnost lze proto
považovat za účast na Božím
stvořitelském díle.

Velikost a krása tvorstva vyvolává v
lidech údiv, probouzí v nich otázku
po původu a osudu světa a člověka a
dává jim tušit existenci jejich
Stvořitele. Křesťan ve svém dialogu s
nevěřícími může vyvolat tyto otázky,
aby se lidská srdce a inteligence
otevřely světlu Stvořitele. Také v
dialogu s věřícími jiných náboženství



nalézá křesťan v pravdě o stvoření
skvělý výchozí bod, neboť se jedná o
částečně sdílenou pravdu, která tvoří
základ tvrzení o některých
základních mravních hodnotách
člověka.

Santiago Sanz

Základní použitá literatura

– Katechismus katolické církve, 279–
374.

– Kompendium Katechismu katolické
církve, 51–72.

– DH, č. 125, 150, 800, 806, 1333,
3000–3007, 3021–3026, 4319, 4336,
4341.

– 2. vatikánský koncil, Gaudium et
spes, 10–18, 19–21, 36–39.

– Jan Pavel II., Věřím v Boha Otce. 
Katecheze o krédu (I). Palabra,
Madrid 1996, 181–218.



Doporučená literatura

– Sv. Augustin, Vyznání, kniha XII.

– Sv. Tomáš Akvinský, Summa
Theologiae , I, qq. 44–46.

– Rozhovory s mons. Escrivou de
Balaguer, Vášnivě milovat svět, 113–
123.

– Jan Pavel II., Paměť a identita .
Karmelitánské nakladatelství, 2005.

1Vedle mnoha dalších promluv srov.
Benedikt XVI., Promluva k členům
římské kurie , 22–XII–2005; Víra,
rozum a univerzita (Promluva v
Řeznu), 12–IX–2006; Anděl Páně, 28–
I–2007.

2Srov. sv. Tomáš Akvinský, De
Potentia, q. 3, a. 3, co.; Katechismus
se řídí stejným schématem.

3Srov. sv. Tomáš Akvinský, Super
Sent., kniha 1, d. 14, q. 1, a. 1, co.:



„Jsou příčinou a důvodem vycházení
tvorů.“

4Proto se říká, že Bůh nepotřebuje k
tvoření nástroje, neboť žádný nástroj
v sobě nemá nezbytnou nekonečnou
schopnost tvořit. Odtud také, když se
např. hovoří o člověku jako tvůrci, či
že je dokonce schopen podílet se na
stvořitelské moci Boha, není výraz
„tvůrce“ použit ve smyslu
analogickém, ale metaforickém.

5Tento bod se často objevuje v učení
Benedikta XVI., např. v homilii v
Řezně z 12. 9. 2006; v promluvě ve
Veroně 19. 10. 2006; při setkání s
klérem římské diecéze 22. 2. 2007;
atd.

6Jak scientistický racionalismus, tak
nevědecký fideismus musí být
opravovány filozofií. Rovněž je třeba
se vyhnout mylné apologetice toho,
kdo vidí mylné shody a hledá v
údajích, které poskytuje věda,
empirické potvrzení nebo důkaz



pravd víry, zatímco se ve skutečnosti
jedná, jak jsme již řekli, o údaje,
které přísluší jiným metodám a
disciplínám.

7Srov. Jan Pavel II., enc. Dominum et
vivificantem, 18–V–1986, 10.

8Benedikt XVI., Homilie, 15–VIII–
2005.

9Deismus obsahuje chybu v
metafyzickém poznatku o stvoření,
neboť to, jako darování bytí, s sebou
nese ontologickou závislost na straně
stvořené věci, která je neoddělitelná
od svého trvání v čase. Oboje tvoří
stejný čin, a to i kdybychom je
dokázali koncepčně rozdělit:
„Zachovávání věcí od Boha není
skrze nějaký nový čin, ale skrze
pokračování činu, kterým dává bytí,
kterýžto čin jest ovšem bez pohybu a
času“ (sv. Tomáš Akvinský, Summa
Theologiae , I, q. 104, a. 1, ad 4).



10V návaznosti na zkušenosti
mnohých světců v historii církve
tento výraz sv. Pavla často používal
sv. Josemaría, který radostně přijímal
Boží vůli a doporučoval to i ostatním
(srov. sv. Josemaría, Brázda, 127; 
Křížová cesta, IX, 4; Boží přátelé, 119).
Také poslední kniha Jana Pavla II.: 
Paměť a identita, je hlubokým
zamyšlením nad působením Boží
prozřetelnosti v lidských dějinách
podle dalšího výroku sv. Pavla:
„Nedopusť, aby tě zlo přemohlo,
nýbrž přemáhej zlo dobrem“ (Řím
12, 21).

114. lateránský koncil (1215): DS 800.

12Tak učí 4. lateránský koncil a s
odkazem na něj 1. vatikánský koncil
(srov. DS 800 a 3002). Jedná se o
zjevenou pravdu, kterou rozum
nemůže dokázat, jak učil sv. Tomáš
ve slavné středověké disputaci o
věčnosti světa: srov. Contra gentiles,



kniha 2., kap. 31–38; a jeho krátké
filozofické dílo De aeternitate mundi.

13Sv. Tomáš Akvinský, Summa
Theologiae, I, q. 45, a. 7, co.; srov.
Katechismus, 237.

14Srov. sv. Josemaría, Boží přátelé,
57.

15Apoštolát jako překypování
vnitřního života (srov. sv. Josemaría, 
Cesta, 961) se projevuje jako
důsledek dynamiky ad intra – ad
extra božského působení, to je
intenzity trojičného bytí, moudrosti a
lásky, která překypuje na jeho tvory.

16Srov. sv. Josemaría, Cesta, 780; 
Brázda, 647; Výheň, 611, 639, 1051.

© Fundación Studium, 2016



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

tema-6-stvoreni/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-6-stvoreni/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-6-stvoreni/

	Téma 6 - Stvoření
	Úvod
	1. Stvořitelský akt
	2. Stvořená realita
	3. Některé praktické důsledky pravdy o stvoření


