
opusdei.org

Téma 28 - Mravnost
lidských skutků

Jednání je mravně dobré,
jestliže svobodná rozhodnutí
odpovídají skutečnému dobru
člověka.

20.01.2018

PDF► Mravnost lidských skutků

*****

1. Mravnost lidských skutků

„Lidské činy, to je skutky svobodně
zvolené na základě úsudku svědomí,

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/skv2820180120-183914.pdf


je možno mravně hodnotit. Jsou
dobré nebo špatné“ (Katechismus,
1749). „Jednání je mravně dobré,
jestliže svobodná rozhodnutí
odpovídají skutečnému dobru
člověka a vyjadřují tak dobrovolné
zaměření člověka k jeho poslednímu
cíli, tj. k samému Bohu“.1 „Mravnost
lidských činů závisí:

– na zvoleném předmětu;

– na vytčeném cíli nebo na úmyslu;

– na okolnostech jednání.

Předmět, úmysl a okolnosti
představují „zdroje“ neboli ustavující
prvky lidských činů“ (Katechismus,
1750).

2. Mravní předmět

Mravní předmět je „nejbližším cílem,
účelem určitého svobodného
rozhodnutí, které je projevem vůle
jednající osoby“.2 Mravní hodnota



lidských skutků (to, zda jsou dobré či
špatné) závisí především na shodě
předmětu nebo zamýšleného skutku
s dobrem člověka podle soudu
správně uvažujícího rozumu.3Pouze
tehdy, když je lidský skutek dobrý,
pokud jde o jeho předmět, je
„zaměřitelný“ na poslední cíl.4

Některé skutky jsou vnitřně špatné,
protože jsou „takové vždy a samy o
sobě, již pro svůj předmět, nezávisle
na úmyslech jednající osoby a na
okolnostech“.5

Proporcionalismus a 
konsekvencionalismus jsou mylné
teorie o pojetí a utváření mravního
předmětu určitého skutku, podle
nichž má být předmět určován na
základě „poměru“ mezi dobrem a
zlem, jehož se chce dosáhnout, nebo
na základě „důsledků“ z toho
plynoucích.6



3. Úmysl

V lidském jednání je „úmysl u
pramene volního jednání a určuje
toto jednání prostřednictvím cíle.
Úmysl je hnutí vůle k cíli; určuje cíl
jednání“ (Katechismus, 1752).7

Skutek, který je pro svůj předmět
„zaměřitelný“ na Boha, „dosáhne své
poslední a rozhodující dokonalosti,
když jej vůle účinně zaměří k Bohu
skrze lásku“.8Úmysl jednajícího
subjektu „je podstatným prvkem pro
hodnocení mravního
jednání“ (Katechismus, 1752).

Úmysl „se neomezuje na to, aby
udával směr našim jednotlivým
skutkům, ale může nasměrovat
rozmanité činy k témuž cíli; může
orientovat celý život k poslednímu
cíli“ (Katechismus, 1752).9 „Totéž
jednání může být podníceno různými
úmysly“ (tamtéž).



„Dobrý úmysl nedělá dobrým nebo
spravedlivým nějaké chování, které
je samo o sobě nesprávné. Cíl
neospravedlňuje
prostředky“ (Katechismus, 1753).10

„Naopak připojený špatný úmysl
(jako je domýšlivost) dělá špatným
skutek, který může být sám o sobě
dobrý (jako je almužna; srov. Mt 6, 2–
4)“ (Katechismus, 1753).

4. Okolnosti

Okolnosti „jsou druhotné prvky
mravního skutku. Zhoršují nebo
zmenšují dobrotu nebo špatnost
lidských skutků (např. velikost
krádeže). Mohou také oslabovat nebo
zvětšovat odpovědnost toho, kdo
jedná (například ze strachu před
smrtí)“ (Katechismus, 1754).
Okolnosti „nemohou nějaké samo o
sobě zlé jednání učinit dobrým ani
správným“ (tamtéž),



„Mravně dobrý skutek zároveň
předpokládá, aby byl dobrý předmět,
cíl i okolnosti“ (Katechismus, 1755).11

5. Skutky nepřímo
dobrovolné

„Nějaké jednání může být nepřímo
chtěné, když je důsledkem nedbalosti
vzhledem k tomu, co by měl člověk
znát nebo konat“ (Katechismus,
1736).12

„Účinek může být tolerován, pokud
ho ten, kdo jedná, nezamýšlel; např.
vyčerpá-li se matka nadměrně u
lůžka nemocného dítěte. Škodlivý
účinek nelze přičítat za vinu, nebyl-li
chtěn ani jako cíl, ani jako prostředek
jednání, jako např. smrt, jež postihla
toho, kdo přispěchal na pomoc
nějaké osobě v nebezpečí. Aby bylo
možno škodlivý účinek přičítat za
vinu, je třeba, aby se dal předvídat a
aby ten, kdo jedná, měl možnost se
mu vyhnout: takovým případem je



např. zabití člověka způsobené
opilým řidičem“ (Katechismus, 1737).

Rovněž se říká, že nějakého účinku
bylo dosaženo „nepřímou vůlí“, tj.
když není chtěn ani jako cíl ani jako
prostředek k jiné věci, ale ví se, že
tento účinek nutně doprovází to, co
člověk zamýšlí udělat.13 V mravním
životě je to důležité, protože některé
skutky mají dvojí účinek, dobrý i
špatný, a může být dovoleno je
vykonat, aby bylo dosaženo dobrého
účinku (přímo chtěného), ačkoliv se
při tom nelze vyhnout špatnému
účinku (který je tudíž chtěný pouze
nepřímo). Někdy se jedná o velice
choulostivé situace, v nichž je
moudré požádat o radu kompetentní
osobu.

Skutek je dobrovolný (a tudíž
přičitatelný) in causa, není-li volen
pro něj samotný, ale dochází k němu
často (in multis) při nějakém jednání
přímo chtěném. Např. člověk, který



sleduje nemravné výjevy, je
odpovědný (protože tomu tak chtěl in
causa) za neuspořádanost (nepřímo
zvolenou) své představivosti; a
člověk, který se snaží žít v Boží
přítomnosti, chce in causa úkony
lásky, které dělá, přestože je zdánlivě
nezamýšlel.

6. Odpovědnost

„Svoboda činí člověka odpovědným
za jeho skutky v té míře, v jaké jsou
dobrovolné“ (Katechismus, 1734).
Uplatňování svobody s sebou vždy
nese odpovědnost před Bohem:
každým svobodným skutkem
nějakým způsobem přijímáme nebo
odmítáme Boží vůli. „Pokrok ve
ctnosti, poznání dobra a askeze
posilují vládu vůle nad vlastními
skutky“ (Katechismus, 1734).

„Přičitatelnost a odpovědnost za
nějaké jednání může být snížena a
dokonce potlačena neznalostí,



roztržitostí, násilím, strachem,
návyky, bezuzdnými vášněmi a
jinými psychickými nebo sociálními
činiteli“ (Katechismus, 1735).

7. Zásluha

„Výraz „zásluha“ označuje obyčejně 
patřičnou odměnu, kterou nějaké
společenství nebo nějaká společnost
dluží některému ze svých členů za
činnost, hodnocenou jako dobrou
nebo špatnou, zasluhující si odměnu
nebo trest. Zásluha patří ke ctnosti
spravedlnosti, v souladu se zásadou
rovnosti, která je její
normou“ (Katechismus, 2006).14

Člověk nemá sám o sobě před Bohem
za své dobré skutky zásluhu (srov.
Katechismus, 2007). Nicméně „přijetí
za syny tím, že nás skrze milost činí
účastnými božské přirozenosti, nám
může v důsledku daru nezasloužené
Boží spravedlnosti udělit opravdovou
zásluhu. Je to právo vyplývající z



milosti, plné právo lásky, která z nás
činí „spoludědice“ Krista a činí nás
hodnými dosáhnout slíbeného
dědictví věčného
života“ (Katechismus, 2009).

„Zásluha člověka u Boha vyplývá v
křesťanském životě z toho, že Bůh se
svobodně rozhodl nechat člověka
spolupracovat na díle své
milosti“ (Katechismus, 2008).15

Francisco Díaz

Základní použitá literatura

– Katechismus katolické církve, 1749–
1761

– Jan Pavel II., enc. Veritatis splendor,
6–VIII–1993, 71–83

Doporučená literatura

– Sv. Josemaría, Křesťanská úcta k
člověku a jeho svobodě. Jít s Kristem,
67–72



1Jan Pavel II., enc. Veritatis splendor,
6–VIII–1993, 72. „První otázka
mladíkovy rozmluvy s Ježíšem: "Co
dobrého mám udělat, abych dosáhl
věčného života?" (Mt 19,16) staví
ihned do popředí zásadní vazbu mezi
mravní hodnotou určitého skutku a
posledním cílem člověka. Ježíšova
odpověď s poukazem na přikázání
dává též najevo, že cesta k cíli je
podmíněna poslušností vůči Božím
zákonům, které chrání dobro
člověka. Jen skutek plně se shodující
s dobrem, může být cestou do
Života“ (tamtéž).

2Jan Pavel II., enc. Veritatis splendor,
78. Srov. Katechismus, 1751.
„Abychom mohli postihnout předmět
určitého skutku, který ho mravně
specifikuje, je tedy třeba vmyslit se
do postavení jednající osoby.
Předmětem projevu vůle je totiž
svobodně zvolené jednání. Pokud
odpovídá racionálnímu řádu, je
příčinou dobroty vůle (…) Za



předmět určitého morálního skutku
se tedy nemůže považovat proces či
událost čistě fyzického řádu,
hodnocený podle toho, do jaké míry
vyvolává určitý stav věcí ve vnějším
světě“ (tamtéž). Nelze zaměňovat
„fyzický předmět“ skutku s jeho
„mravním předmětem“ (tentýž
fyzický čin může být předmětem
různých mravních skutků; např.
říznutí skalpelem může představovat
chirurgickou operaci, anebo se může
jednat o vraždu).

3„Morálnost určitého lidského
skutku závisí především a zásadně
na "předmětu", racionálně zvoleném
svobodnou vůlí“ (Jan Pavel II., enc. 
Veritatis splendor, 78).

4Srov. tamtéž, 78 a 79.

5Tamtéž, 80; srov. Katechismus, 1756.
2. vatikánský koncil uvádí několik
příkladů: útoky na lidský život, jako
„vraždy všeho druhu, genocidy,
potraty, euthanasie i dobrovolná



sebevražda“; útoky na
nedotknutelnost lidské osoby, jako
„mrzačení, tělesné nebo duševní
mučení, pokusy o psychické násilí“;
urážky lidské důstojnosti, jako
„nelidské životní podmínky, svévolné
věznění, deportace, otroctví,
prostituce, obchod se ženami a s
mladistvými; a také hanebné
podmínky práce, když je s dělníky
zacházeno jako s pouhými výrobními
prostředky, a ne jako se svobodnými
a odpovědnými osobami: všechny
tyto věci a jim podobné jsou opravdu
ostudné, vnášejí nákazu do lidské
civilizace a poskvrňují více ty, kteří je
dělají, než ty, kteří trpí bezpráví, a
velice zneuctívají Stvořitele“ (2.
vatikánský koncil, konst. Gaudium et
spes, 27).

Pavel VI. při zmínce o
antikoncepčních metodách prohlásil,
že nikdy není dovoleno „činit
předmětem pozitivního úkonu vůle
něco, co samotnou svojí povahou



překračuje mravní řád, a je proto
nedůstojné člověka, i když se to děje
s úmyslem zachovat nebo podpořit
dobro jednotlivých osob, rodin nebo
společnosti“ (Pavel VI., enc. Humanae
vitae, 25–VII–1968, 14).

6Tyto teorie netvrdí, že „lze činit zlo,
aby bylo dosaženo dobra“, ale že
nelze říci, že jsou skutky, které jsou
vždy špatné, protože u každého
případu záleží na „poměru“ mezi
dobrem a zlem nebo na
„důsledcích“ (srov. Jan Pavel II., enc. 
Veritatis splendor, 75).

Proporcionalista by např. neřekl, že
„se lze dopustit podvodu kvůli
dobrému cíli“, ale prozkoumal by,
zda to, co se koná, je, anebo není
podvod (zda to, co bylo „objektivně
zvoleno“ je, nebo není podvod),
přičemž by zohlednil všechny
okolnosti a úmysl. Nakonec by řekl,
že není podvod to, co jím ve



skutečnosti je, a daný (nebo jakýkoliv
jiný) skutek by omluvil.

7Mravní předmět se vztahuje na to,
čeho chce vůle konkrétním skutkem
dosáhnout (např. zabít nějakého
člověka, dát almužnu), zatímco
úmysl se vztahuje na důvod, pro
který toho chce vůle dosáhnout
(např. získat dědictví, vzbudit dobrý
dojem u ostatních, pomoct chudému
člověku).

8Jan Pavel II., enc. Veritatis splendor,
78.

9Například nějaká prokázaná služba
má pomoci bližnímu, ale zároveň
může být podnícena láskou k Bohu
jako poslednímu cíli všech našich
činů. Může být prokázána také z
vlastních zájmů nebo z marnivosti
(srov. Katechismus, 1752).

10„Často se stává, že člověk jedná s
dobrým úmyslem, ale nemá z toho
duchovní užitek, protože mu chybí



dobrá vůle. Někdo například krade,
aby pomohl chudým: v tomto
případě je sice úmysl dobrý, chybí
však správný úmysl vůle, protože
skutky jsou špatné. Vyplývá z toho,
že dobrý úmysl neopravňuje k
žádnému špatnému činu. „Někteří
lidé říkají: čiňme zlo, aby z toho
vzešlo dobro. Takoví lidé jsou hodni
odsouzení!“ (Řím 3, 8)“ (sv. Tomáš
Akvinský, In duo praecepta caritatis:
Opuscula theologica, II, č. 1168).

11Aby se nějaký svobodný skutek
zaměřil na skutečný poslední cíl, je
třeba:

a) aby byl sám o sobě zaměřitelný na
cíl: objektivní dobrotou nebo
předmětem mravního skutku

b) aby byl zaměřitelný na cíl v
místních, časových aj. okolnostech, v
nichž je vykonáván

c) aby ho vůle subjektu skutečně
zaměřila na opravdový poslední cíl:



to je subjektivní dobrotou nebo
úmyslem.

12„Například nehoda vyvolaná
neznalostí dopravních
předpisů“ (Katechismus, 1736).
Nedbá-li člověk – rozumí se
dobrovolně, přičitatelně – na
základní pravidla dopravních
předpisů, lze říci, že si nepřímo přeje
následky této nedbalosti.

13Například ten, kdo si vezme prášek
proti nachlazení s vědomím, že po
něm bude ospalý, chce přímo vyléčit
nachlazení a nepřímo chce ospalost.
Přesněji řečeno nepřímé účinky
nějakého skutku nejsou „chtěné“, ale
jsou tolerované či připouštěné,
pokud jsou nevyhnutelně spojené s
tím, co je třeba učinit.

14Vina je následně odpovědnost,
kterou neseme před Bohem za to, že
jsme zhřešili; způsobuje, že si
zasluhujeme trest.



15Když křesťan jedná dobře, „ je
vždy prvním otcovské jednání Boha
tím, že dává podnět, a svobodné
jednání člověka v jeho spolupráci je
až na druhém místě, takže zásluhy za
dobré skutky je třeba přičítat v prvé
řadě Bohu a teprve potom
věřícímu“ (tamtéž).

© Fundación Studium, 2016

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

tema-28-mravnost-lidskych-skutku/
(27.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-28-mravnost-lidskych-skutku/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-28-mravnost-lidskych-skutku/

	Téma 28 - Mravnost lidských skutků
	1. Mravnost lidských skutků
	2. Mravní předmět
	3. Úmysl
	4. Okolnosti
	5. Skutky nepřímo dobrovolné
	6. Odpovědnost
	7. Zásluha


