
opusdei.org

Téma 21 - Svátost
eucharistie (III)

Víra ve skutečnou přítomnost
Krista v eucharistii dovedla
církev k projevování úcty v
podobě klanění (to je adorace)
Nejsvětější svátosti jak během
mešní liturgie, tak mimo její
slavení.

16.01.2018

PDF► Svátost eucharistie (III)

*****

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/skv2120180116-191424.pdf


1. Skutečná eucharistická
přítomnost

Při slavení eucharistie se
zpřítomňuje osoba Krista – vtělené
Slovo, které bylo ukřižováno,
zemřelo a vstalo z mrtvých pro spásu
světa –, tajemným, nadpřirozeným a
jedinečným způsobem. Základ této
nauky nacházíme v samotném
ustanovení eucharistie, kdy Ježíš
ztotožnil obětované dary se svým
tělem a se svou krví („To je mé tělo…
to je má krev…“), tedy se svou
tělesností nerozlučně spojenou se
Slovem, a tudíž i s jeho celou osobou.

Ježíš Kristus je ve své církvi přítomný
mnoha způsoby: ve svém Slově, v
modlitbě věřících (srov. Mt 18, 20), v
chudých, v nemocných, v
uvězněných (srov. Mt 25, 31–46), ve
svátostech a zvláště v samotné osobě
kněze. Především je však přítomný v
eucharistických způsobách (srov.
Katechismus, 1373).



Jedinečnost eucharistické
přítomnosti Krista spočívá v tom, že
Nejsvětější svátost obsahuje opravdu,
skutečně a podstatně tělo a krev
spolu s duší a božstvím našeho Pána
Ježíše Krista, pravého Boha a
dokonalého člověka, toho samého,
který se narodil z Panny, zemřel na
kříži a nyní sedí v nebi po pravici
Otce. „Tato přítomnost se nazývá
skutečná ne výlučně, jako by ostatní
nebyly skutečné, ale je to přítomnost
(„par excellence“), protože je
podstatná, tj. že tímto způsobem je
přítomen Kristus, Bůh a člověk,
naprosto celý“ (Katechismus, 1374).

Výraz podstatná má naznačit
konzistenci osobní přítomnosti Krista
v eucharistii: ta není pouze
„obrazem“ schopným „představovat“
a podněcovat mysl, aby myslela na
Krista, přítomného ve skutečnosti
někde jinde, v nebi; ani není pouhým
„znamením“, skrze nějž je nám
nabízena „spasitelská moc“ – milost



–, která pochází od Krista.
Eucharistie je objektivní přítomnost
bytí v sobě (substance) Kristova těla
a krve, tj. jeho celého lidství –
nerozlučně spojeného s Božstvím
skrze hypostatickou jednotu –, byť
zahalená „způsobami“ nebo
podobami chleba a vína.

Přítomnost pravého těla a pravé krve
Krista v této svátosti „nelze vnímat
smysly, nýbrž pouze vírou, která se
opírá o Boží autoritu“ (Katechismus,
1381). Velmi dobře to vyjadřuje
následující strofa Adoro te devote:
Visus, tactus, gustus, in te fallitur. Sed
auditu solo tuto creditur. Credo
quidquid dixit Dei Filius: Nil hoc verbo
Veritatis verius (Zrakem, hmatem,
chutí tebe nevnímám a jen sluchem
svým tě jistě poznávám. Věřím vše,
co hlásal světu Kristus Pán, v něm je
základ pravdy lidstvu všemu dán).



2. Přepodstatnění

Opravdová, skutečná a podstatná
přítomnost Krista v eucharistii
předpokládá výjimečnou,
nadpřirozenou a jedinečnou
přeměnu. Taková přeměna má svůj
základ v samotných slovech Pána:
„Vezměte, jezte. To je mé tělo… Pijte z
něho všichni. Neboť to je má krev
(nové smlouvy)…“ (Mt 26, 26–28).
Tato slova se stávají skutečností
pouze tehdy, pokud chléb a víno
přestanou být chlebem a vínem a
promění se v tělo a krev Krista,
protože není možné, aby jedna věc
byla zároveň dvěma rozdílnými
bytími: chlebem a Kristovým tělem;
vínem a Kristovou krví.

K tomuto bodu připomíná
Katechismus katolické církve:
„Protože Kristus, náš Vykupitel, řekl,
že to, co obětoval pod způsobou
chleba, je opravdu jeho tělo, bylo v
Boží církvi vždy přesvědčení — a



tento posvátný koncil to znovu
prohlašuje — že konsekrací
(proměňováním) chleba a vína
nastává změna celé podstaty chleba
v podstatu těla Krista, našeho Pána, a
celé podstaty vína v podstatu jeho
krve. Tuto změnu tedy katolická
církev vhodně a přiléhavě nazývá
přepodstatnění“ (Katechismus, 1376).
Nicméně podoba chleba a vína, to je
eucharistické způsoby, zůstává
neporušená.

Ačkoliv smysly vnímají opravdově
podobu chleba a vína, světlo víry
nám dává poznat, že to, co je
skutečně obsaženo pod rouškou
eucharistických způsob, je substance
Pánova těla a krve. Díky přetrvávání
svátostných způsob chleba můžeme
říci, že Kristovo tělo – jeho celá osoba
– je skutečně přítomné na oltáři nebo
v ciboriu nebo ve svatostánku.



3. Vlastnosti eucharistické
přítomnosti

Způsob přítomnosti Krista v
eucharistii je podivuhodným
tajemstvím. Podle katolické víry je
Ježíš Kristus přítomný celý, se svou
oslavenou tělesností, v každé
eucharistické způsobě a celistvý v
každé zbylé části po rozdělení
eucharistických způsob, takže lámání
chleba nerozděluje Krista (srov.
Katechismus, 1377).1 Jedná se o
způsob jedinečné přítomnosti,
protože je neviditelná a
nehmatatelná a navíc trvalá, v tom
smyslu, že po proměnění trvá tak
dlouho, jak trvají eucharistické
způsoby.

4. Úcta k eucharistii

Víra ve skutečnou přítomnost Krista
v eucharistii dovedla církev k
projevování úcty v podobě klanění
(to je adorace) Nejsvětější svátosti jak



během mešní liturgie (proto nám
říká, abychom poklekli nebo se
hluboce uklonili před proměněnými
způsoby), tak mimo její slavení: tím,
že se svrchovanou pečlivostí
uchovává proměněné hostie ve
svatostánku (svaté zásobě), vystavuje
je věřícím k slavnostnímu uctívání a
nosí je v průvodu atd. (srov.
Katechismus, 1378).

Nejsvětější eucharistie se uchovává
ve svatostánku:2

– především proto, aby mohlo být
podáno svaté přijímání nemocným a
ostatním věřícím, kteří se nemohou
zúčastnit mše svaté

– dále proto, aby církev mohla
vzdávat úctu Bohu, našemu Pánu, v
Nejsvětější svátosti (zvláště během
výstavu Nejsvětější eucharistie,
během požehnání s Nejsvětější
svátostí, během průvodu s Nejsvětější
svátostí o slavnosti Božího Těla atd.)



– a aby se věřící mohli kdykoliv
klanět svátostnému Pánu během
častých návštěv. V tomto duchu říká
Jan Pavel II.: „Církev a svět mají
velkou potřebu úcty k eucharistii.
Ježíš nás očekává v této svátosti
Lásky. Nešetřeme časem, abychom
ho nalezli v klanění, v kontemplaci
plné víry, ochotné odčiňovat velká
provinění a zločiny světa. Kéž se
nikdy nepřestaneme klanět.“3

Existují dva velké liturgické svátky
(slavnosti), při nichž se zvláštním
způsobem slaví toto posvátné
tajemství: Zelený čtvrtek (připomíná
se ustanovení eucharistie a svátosti
kněžství) a slavnost Těla a krve Páně
(zaměřená především na adoraci a
kontemplaci Pána v eucharistii).

5. Eucharistie, velikonoční
hostina církve

5.1. Proč je eucharistie velikonoční
hostinou církve?



„Eucharistie je velikonoční hostinou,
poněvadž Kristus tím, že svátostně
realizoval svou Paschu, nám dává
své Tělo a svou Krev, nabízené jako
pokrm a nápoj a ve své oběti nás
spojuje se sebou a
navzájem“ (Kompendium, 287).

5.2. Slavení eucharistie a
společenství s Kristem

„Mše svatá je zároveň a
neoddělitelně památka oběti, v níž se
zpřítomňuje oběť na kříži a posvátná
hostina společenství těla a krve Páně.
Avšak slavení eucharistické oběti je
zcela zaměřeno na důvěrné spojení
věřících s Kristem ve svatém
přijímání. Jít k přijímání znamená
přijmout samotného Krista, který se
za nás obětoval“ (Katechismus, 1382).

Svaté přijímání, nařízené Kristem
(„Vezměte a jezte… pijte z něho
všichni…“: Mt 26, 26–28; srov. Mk 14,
22–24; Lk 22, 14–20; 1 Kor 11, 23–26),
tvoří součást základní struktury



slavení eucharistie. Pouze tehdy,
když je Kristus přijímán věřícími
jako pokrm věčného života, dosahuje
svého plného smyslu to, že se stal pro
lidi pokrmem, a je splněna jím
ustanovená památka.4 Proto církev
vřele doporučuje svátostné přijímání
všem, kteří se účastní slavení
eucharistie a splňují náležité
předpoklady pro důstojné přijetí
Nejsvětější svátosti.5

5.3. Nezbytnost svatého přijímání

Když Ježíš slíbil eucharistii, řekl, že
tento pokrm je nejen užitečný, ale i
nezbytný: je to pro jeho učedníky
životní nezbytnost. „Amen, amen,
pravím vám: Když nebudete jíst tělo
Syna člověka a pít jeho krev,
nebudete mít v sobě život“ (Jan 6,
53).

Jíst je pro člověka nutnost. A jako
přirozený pokrm udržuje člověka při
životě a dává mu sílu kráčet tímto
světem, podobně eucharistie udržuje



v křesťanovi život v Kristu, obdržený
při křtu, a dává mu sílu, aby byl na
této zemi věrný Pánu, dokud nedojde
do Otcova domu. Církevní otcové
chápali chléb a vodu, které anděl
přinesl proroku Eliášovi, jako obraz
eucharistie (srov. 1 Král 19, 1–8): po
obdržení tohoto daru ten, kdo byl
vyčerpán, obnovuje své síly a je
schopen splnit poslání od Boha.

Přijímání proto není prvek, který lze
libovolně přidat ke křesťanskému
životu; není potřebné jen pro některé
věřící zvláštním způsobem
angažované na poslání církve, ale je
životně nezbytné pro všechny: pouze
ten, kdo čerpá ze života samého
Krista, může žít v Kristu a šířit jeho
evangelium.

Touha po svatém přijímání by měla
být v křesťanech vždy přítomná,
stejně jako vytrvalá vůle dosáhnout
posledního cíle našeho života. Tato
explicitní, nebo alespoň implicitní



touha po přijímání, je nezbytná pro
dosažení spásy.

Skutečné přijetí svatého přijímání je
závazně povinné pro všechny
křesťany, kteří dosáhli užívání
rozumu: „Církev ukládá věřícím, aby
(…) přijímali alespoň jednou za rok
eucharistii, pokud možno ve
velikonočním období, a aby na ni byli
připraveni svátostí
smíření“ (Katechismus, 1389). Tento
církevní předpis je pouhým
minimem, které ne vždy postačí na
skutečný rozvoj křesťanského života.
Proto sama církev „vřele doporučuje
věřícím, aby přijímali eucharistii v
neděli a ve sváteční dny nebo ještě
častěji, ano i každý
den“ (Katechismus, 1389).

5.4. Udělovatel svatého přijímání

Řádným udělovatelem svatého
přijímání je biskup, kněz a jáhen.6

Trvalým mimořádným udělovatelem
je akolyta.7 Mimořádnými



udělovateli přijímání mohou být i
ostatní věřící, které místní ordinář
pověřil rozdáváním eucharistie,
uzná-li to za potřebné pro pastorační
užitek věřících a není-li přítomen
kněz, jáhen nebo akolyta.8

„Není dovoleno, aby si věřící sami
brali proměněnou hostii nebo
posvátný kalich, ani aby si ho mezi
sebou podávali z ruky do ruky.“9S
ohledem na tento předpis je dobré
myslet na to, že přijímání má
hodnotu posvátného znamení; toto
znamení má ukazovat, že eucharistie
je dar Boha člověku; za normálních
okolností musí být proto při
rozdávání eucharistie rozlišováno
mezi udělovatelem, který uděluje
Dar, nabídnutý samotným Kristem, a
příjemcem, který ho přijímá s
vděčností ve víře a v lásce.

5.5. Dispozice pro přijetí svatého
přijímání

Dispozice duše



Pro důstojné přijímání je třeba být ve
stavu Boží milosti. „Kdo by tedy jedl
chléb (Páně) nebo pil kalich Páně
nehodně,“ říká sv. Pavel, „proviní se
proti tělu a krvi Páně. Proto musí
člověk sám sebe zkoumat, a tak ať
chléb jí a z kalicha pije. Kdo totiž jí a
pije, a tělo (Páně) nerozlišuje (od
obyčejného chleba), jí a pije si
odsouzení“ (1 Kor 11, 27–29). Nikdo
proto nesmí přistoupit k přijímání s
vědomím smrtelného hříchu, i kdyby
se mu zdálo, že toho velmi lituje, aniž
by dříve nepřijal svátost smíření
(srov. Katechismus, 1385).

Aby přijímání přineslo plody, je
kromě stavu milosti Boží nutná i
vážná snaha přijmout Pána s co
největší možnou aktuální zbožností:
příprava (vzdálená i blízká);
usebrání; úkony lásky a
zadostiučinění, klanění, pokory,
díkůčinění atd.

Dispozice těla



Vnitřní úcta před Nejsvětější
eucharistií se má odrážet i v dispozici
těla. Církev předepisuje půst. Pro
věřící latinského obřadu spočívá půst
v odřeknutí si jídla nebo pití (vyjma
vody nebo léků) hodinu před
přijímáním.10 Rovněž se má dbát na
čistotu těla, vhodné oblečení, na
gesta vyjadřující úctu a lásku k Pánu
přítomnému v Nejsvětější svátosti
atd. (srov. Katechismus, 1387).

Tradičním způsobem přijímání
svatého přijímání v latinském
obřadu – jako plod víry, lásky a
zbožnosti církve v rámci mnoha
staletí – je přijímat vkleče a do úst.
Důvody, které daly vznik tomuto
zbožnému a starodávnému zvyku
jsou stále plně platné. Také lze
přijímat ve stoje, v některých
světových diecézích je dovoleno –
nikdy nařízeno – přijímat na ruku.11

5.6. Věk a příprava na přijetí
svatého přijímání



Předpis svátostně přijímat zavazuje
od věku, kdy člověk začíná užívat
rozum. Je dobré velmi dobře
připravit a neodkládat první svaté
přijímání dětí: „Nechte děti přicházet
ke mně, nebraňte jim, neboť takovým
patří Boží království“ (Mk 10, 14).12

Aby dítě mohlo přijmout první svaté
přijímání, je požadováno, aby v
rámci svých možností mělo
povědomí o základních tajemstvích
víry, a aby umělo rozlišit
eucharistický chléb od obyčejného
chleba. „Je především povinností
rodičů a těch, kdo je zastupují, jakož i
faráře, postarat se, aby děti po
dosažení užívání rozumu byly řádně
připraveny a co nejdříve se posilnily
tímto božským pokrmem po
vykonání předchozí svátostné
zpovědi.“13

5.7. Účinky svatého přijímání

To, co pokrm působí v těle pro dobro
fyzického života, působí v duši



eucharistie nekonečně skvělejším
způsobem pro dobro duchovního
života. Zatímco se však pokrm mění
v naši tělesnou substanci, při přijetí
svatého přijímání jsme to my, kdo se
měníme v Krista: „Neproměníš mne
v sebe sama, jako pokrm svůj tělesný,
nýbrž budeš proměněn ve
mne.“14Skrze eucharistii se nový
život v Kristu, započatý ve věřícím
člověku křtem (srov. Řím 6, 3–4; Gal
3, 27–28), může upevnit a rozvíjet až
do plnosti (srov. Ef 4, 13) a tak
umožnit křesťanovi, aby dosáhl
ideálu hlásaného sv. Pavlem: „Už
nežiji já, ale žije ve mně Kristus“ (Gal
2, 20).15

Eucharistie nás tedy připodobňuje
Kristu, činí nás účastnými na bytí a
poslání Syna, sjednocuje nás s jeho
úmysly a city, dává nám sílu milovat
tak, jak nás Kristus žádá (srov. Jan 13,
34–35), abychom zapálili všechny lidi
naší doby ohněm božské lásky,
kterou On přinesl na zem (srov. Lk



12, 49). To všechno se má skutečně
projevit v našem životě: „Jestliže
jsme byli obnoveni přijetím Kristova
těla, měli bychom to projevovat i
skutky. Aby naše slova byla pravdivá,
jasná, přiměřená, aby uměla pomoci
a potěšit, aby především uměla
přivádět druhé lidi k Božímu světlu.
Aby i naše skutky byly přiměřené,
účinné a správné: aby měly ono 
bonus odor Christi (2 Kor 2, 15),
líbeznou vůni Krista, aby
připomínaly jeho způsob jednání a
života.“16

Bůh skrze svaté přijímání rozhojňuje
milost a ctnosti, odpouští všední
hříchy a časné tresty, uchovává před
smrtelnými hříchy a uděluje
vytrvalost v dobru: jedním slovem,
posiluje pouta jednoty s Ním (srov.
Katechismus, 1394–1395). Avšak
eucharistie nebyla ustanovena kvůli
odpouštění smrtelných hříchů; to
přísluší svátosti smíření (srov.
Katechismus, 1395).



Eucharistie působí jednotu všech
věřících křesťanů s Pánem, to je
jednotu církve, mystického těla
Kristova (srov. Katechismus, 1396).

Eucharistie je zástavou a zárukou
budoucí slávy, vzkříšení a věčného a
šťastného života s Trojjediným
Bohem, s anděly a se všemi svatými:
„Kristus přešel z tohoto světa k Otci,
dává nám v eucharistii záruku
budoucí slávy u sebe: účast na
nejsvětější oběti nás ztotožňuje s jeho
srdcem, je oporou našim silám
během pouti tímto životem, dává
nám toužit po věčném životě a
spojuje nás už nyní s nebeskou
církví, s Pannou Marií a všemi
svatými“ (Katechismus, 1419).

Ángel García Ibáñez

Základní použitá literatura

– Katechismus katolické církve, 1373–
1405



– Jan Pavel II., enc. Ecclesia de
eucharistia, 17–IV–2003, 21–25; 34–46

– Benedikt XVI., ap. exh. 
Sacramentum caritatis, 22–II–2007,
14–15; 30–32; 66–69

– Kongregace pro bohoslužbu a
svátosti, instrukce Redemptoris
Sacramentum, 25–III–2004, 80–107;
129–145; 146–160.

Doporučená literatura

– Sv. Josemaría, Slavnost Božího Těla.
Jít s Kristem, 150–161.

1Proto „přijímání jen pod jednou
způsobou chleba dovoluje přijmout
celé ovoce eucharistické
milosti“ (Katechismus, 1390).

2Srov. Pavel VI., enc. Mysterium fidei,
56; Jan Pavel II., enc. Ecclesia de
Eucharistia, 29; Benedikt XVI., ap.
exh. Sacramentum caristatis, 66–69;
Kongregace pro bohoslužbu a



disciplínu svátostí, Instrukce 
Redemptoris Sacramentum, 129–145.

3Jan Pavel II., list Dominicae Cenae, 3.

4To neznamená, že bez přijímání
všech přítomných lidí by bylo slavení
eucharistie neplatné; nebo že všichni
musí přijímat pod obojí způsobou;
toto přijímání je nutné pouze pro
celebrujícího kněze.

5Srov. Římský misál, Institutio
generalis, 80; Jan Pavel II., enc. 
Ecclesia de Eucharistia, 16;
Kongregace pro bohoslužbu a
disciplínu svátostí, instrukce 
Redemptoris Sacramentum, 81–83;
88–89.

6Srov. Kodex kanonického práva,
910; Římský misál, Institutio
generalis, 92–94.

7Srov. Kodex kanonického práva, 910
§ 2; Římský misál, Institutio generalis,
98; Kongregace pro bohoslužbu a



disciplínu svátostí, Instrukce 
Redemptionis Sacramentum, 154–160.

8Srov. Kodex kanonického práva, 910
§ 2, a 230 §3; Římský misál, Institutio
generalis, 98; Kongregace pro
bohoslužbu a disciplínu svátostí,
Instrukce Redemptionis
Sacramentum, 88.

9Kongregace pro bohoslužbu a
disciplínu svátostí, Instrukce 
Redemptionis Sacramentum, 94; srov.
Římský misál, Institutio generalis,
160.

10Srov. Kodex kanonického práva,
919 § 1.

11Srov. Jan Pavel II., list Dominicae
Cenae, 11; Římský misál, Institutio
generalis, 161; Kongregace pro
bohoslužbu a disciplínu svátostí,
Instrukce Redemptionis
Sacramentum, 92.



12Srov. sv. Pius X., dekret Quam
singulari, I: DS 3530; Kodex
kanonického práva, 913–914;
Kongregace pro bohoslužbu a
disciplínu svátostí, Instrukce 
Redemptionis Sacramentum, 87.

13Kodex kanonického práva, 914;
srov. Katechismus, 1457.

14Sv. Augustin, Vyznání, 7, 10: CSEL
38/1, 157.

15Je jasné, že když se spasitelských
účinků eucharistie nedosáhne v
jejich plnosti najednou, „neděje se
tak z nedostatku síly Kristovy, nýbrž
z nedostatku zbožnosti lidské“ (sv.
Tomáš Akvinský, S. Th., III., q. 79, a.
5, ad 3).

16Sv. Josemaría, Jít s Kristem, 156.

© Fundación Studium, 2016



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

tema-21-eucharistie-3/ (03.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-21-eucharistie-3/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-21-eucharistie-3/

	Téma 21 - Svátost eucharistie (III)
	1. Skutečná eucharistická přítomnost
	2. Přepodstatnění
	3. Vlastnosti eucharistické přítomnosti
	4. Úcta k eucharistii
	5. Eucharistie, velikonoční hostina církve


