
opusdei.org

Téma 20 - Svátost
eucharistie (II)

Mše svatá je oběť ve vlastním a
jediném smyslu, „novém“
vzhledem k obětem přírodních
náboženství a obřadním
obětem Starého zákona: je oběť,
protože mše svatá zpřítomňuje
v přítomném okamžiku
liturgického slavení církve
jedinou oběť našeho vykoupení,
protože je jeho památkou a
aplikuje jeho plody.

16.01.2018

PDF► Svátost eucharistie (II)

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/skv2020180116-185320.pdf


*****

1. Obětní rozměr mše svaté 

1.1. V jakém smyslu je mše svatá
oběť?

Mše svatá je oběť ve vlastním a
jediném smyslu, „novém“ vzhledem
k obětem přírodních náboženství a
obřadním obětem Starého zákona: je
oběť, protože mše svatá zpřítomňuje
v přítomném okamžiku liturgického
slavení církve jedinou oběť našeho
vykoupení, protože je jeho památkou
a aplikuje jeho plody (srov.
Katechismus, 1362–1367).

Vždy, když církev slaví eucharistii, je
volána přijmout dar, který jí Kristus
nabízí, a podílet se tedy na Pánově
oběti, obětovat se s Ním Otci za spásu
světa. Lze proto říci, že mše svatá je
oběť Krista i církve.



Podívejme se nyní pozorněji na tyto
dva aspekty eucharistického
tajemství.

1.2. Eucharistie, svátostná
přítomnost vykupitelské oběti
Ježíše Krista

Jak jsme právě řekli, mše svatá je
opravdová a vlastní oběť pro svůj
přímý vztah – svátostné povahy – k
jediné, dokonalé a konečné oběti
kříže. 1 Tento vztah byl ustanoven
Ježíšem Kristem při Poslední večeři,
když vydal apoštolům pod
způsobami chleba a vína své Tělo
přinesené v oběť a svou Krev vylitou
za odpuštění hříchů, předjímaje tak v
památném obřadu, co se skutečně
historicky událo o něco později na
Golgotě. Církev od té doby pod
vedením Ducha svatého nepřestává
plnit příkaz opakovat tento obřad,
který Ježíš Kristus dal svým
učedníkům: „To konejte na mou
památku“ (Lk 22, 19; 1 Kor 11, 24–25).



Tímto způsobem
„hlásá“ (zpřítomňuje slovem a obětí)
„Pánovu smrt“ (to je jeho oběť: srov.
Ef 5, 2; Žid 9, 26), „dokud On
nepřijde“ (čili jeho zmrtvýchvstání a
slavné nanebevstoupení) (srov. 1 Kor
11, 26).

Hlásání a svátostné zvěstování
Pánova velikonočního tajemství má
zvláštní účinnost, neboť nejenže se
zde Kristova vykupitelská oběť
představuje in signo či in figura, ale
také se doopravdy zpřítomňuje:
zpřítomňuje se jeho osoba a
připomíná se spasitelská událost.
Katechismus katolické církve to
vyjadřuje následovně: „Eucharistie je
památka Kristovy velikonoční oběti,
zpřítomnění a svátostné obětování
jeho jediné oběti v liturgii církve,
která je jeho tělem“ (Katechismus,
1362).

Když tedy církev slaví eucharistii,
zpřítomňuje se proměněním chleba a



vína v tělo a krev Krista ta samá oběť
Golgoty, nyní oslavená; zpřítomňuje
se stejný kněz, Ježíš Kristus;
zpřítomňuje se ten stejný úkon
svátostné oběti (prvořadá oběť kříže)
nerozdílně spojené se svátostnou
přítomností Krista; zpřítomňuje se
oběť vždy aktuální v Kristu
zmrtvýchvstalém a oslaveném. 2

Mění se pouze vnější projev tohoto
sebevydání: na Kalvárii
prostřednictvím utrpení a smrti na
kříži; ve mši skrze památku-svátost:
dvojí proměňování chleba a vína v
kontextu eucharistické modlitby
(svátostná podoba oběti kříže). 3

Závěrem: Poslední večeře, kalvárská
oběť a eucharistie jsou těsně spojené:
Poslední večeře byla svátostnou
anticipací oběti kříže; eucharistie,
kterou tehdy ustanovil Ježíš Kristus,
zvěčňuje (zpřítomňuje) v průběhu
časů tam, kde je svátostně slavena,
jedinou vykupitelskou oběť Pána, aby
se všechny generace lidí mohly spojit



s Kristem a přijaly spásu, kterou On
nabízí celému lidstvu. 4

1.3. Eucharistie, oběť Krista a
církve

Mše svatá je obětí Krista i církve,
neboť pokaždé, když je slaveno
eucharistické tajemství, ona, církev,
se podílí na oběti svého Pána,
vstupuje do společenství s Ním – s
jeho obětním darováním se Otci – a s
dobry vykoupení, které nám On
vyzískal. Celá církev obětuje a je
obětována v Kristu Otci skrze Ducha
svatého. Tak to potvrzuje živá tradice
církve jak v liturgických textech, tak
v učení otců a učitelského úřadu
církve. 5 Základ tohoto učení se
nachází v principu spojení a
spolupráce mezi Kristem a údy jeho
těla, jak to jasně vyjádřil 2.
vatikánský koncil: „V tomto velkém
díle, jež dokonale oslavuje Boha a
posvěcuje člověka, Kristus vždycky k



sobě přidružuje svou milovanou
nevěstu církev.“ 6

Církev obětuje s Kristem

Účast církve – hierarchicky
uspořádaného Božího lidu – na
přinášení eucharistické oběti je
legitimována Ježíšovým příkazem:
„To čiňte na mou památku“ a odráží
se v liturgické formuli „ memores…
offerimus… [tibiPater]… gratias
agentes… hoc sacrificium “, často
používané v eucharistických
modlitbách staré církve 7 a rovněž
přítomné v současných
eucharistických modlitbách. 8

Jak dosvědčují texty eucharistické
liturgie, věřící nejsou pouhými
pozorovateli bohoslužby prováděné
knězem sloužícím mši; všichni se
mohou a mají podílet na přinášení
eucharistické oběti, protože křtem
byli přičleněni ke Kristu a jsou
součástí „vyvoleného rodu,
královského kněžstva, svatého



národa, lidu patřícího Bohu jako
vlastnictví“ (1 Petr 2, 9), čili nového
Božího lidu v Kristu, který On sám
nadále shromažďuje kolem sebe, aby
po celé zemi obětoval v jeho jménu
dokonalou oběť (srov. Mal 1, 10–11).
Věřící obětují nejen duchovní oběť
vlastních skutků a celého života, ale i
– v Kristu a s Kristem – čistou, svatou
a neposkvrněnou Oběť. Tím vším je
uplatňování všeobecného kněžství
věřících v eucharistii.

Oběť církve a oběť Krista nejsou
postavené vedle sebe, ale jsou
ztotožněné. Věřící nepřinášejí oběť
lišící se od oběti Krista, neboť když se
s Ním spojují, umožňují, aby včlenil
oběť církve do své oběti takovým
způsobem, že oběť církve se stává
samotnou obětí Krista. A je to On,
Ježíš Kristus, kdo přináší duchovní
oběť věřících včleněnou do své oběti.
Vztah mezi těmito dvěma aspekty
nelze charakterizovat jako postavení
dvou rovin vedle sebe ani jako sled,



ale jako přítomnost jednoho v
druhém.

Církev je přinášena v oběť s Kristem .

Církev ve spojení s Kristem nejenže
přináší eucharistickou oběť, ale také
je s Ním přinášena v oběť, neboť jako
tělo a nevěsta je nerozlučně spojená
se svou hlavou a svým ženichem.

Učení otců je v tomto ohledu velice
jasné. Pro sv. Cypriána je církev
přinášená v oběť (neviditelná oběť
věřících) symbolizována v
liturgickém přinášení obětních darů
chleba a vína smíšeného s několika
kapkami vody, jako materie oltářní
oběti. 9 Pro sv. Augustina je
evidentní, že v oltářní oběti je celá
církev přinášena v oběť se svým
Pánem a že se to projevuje v
samotném slavení svátosti: „Celá
vykoupená obec, tj. shromáždění a
společenství svatých, je obětována
jako obecná oběť Bohu skrze
Velekněze, který obětoval také sám



sebe v umučení za nás, abychom byli
tělem tak veliké hlavy, když přijal
podobu vysluhovatele … To je oběť
křesťanů: „I když je nás mnoho, jsme
jediným tělem v Kristu“ (Řím 12,5).
Té oběti se také církev zúčastňuje ve
svátosti oltářní, věřícím známé,
kterou se naznačuje, že v té věci,
kterou obětuje, se obětuje sama.“ 10

Pro sv. Řehoře Velikého je slavení
eucharistie podnětem k tomu,
abychom napodobovali Pánův
příklad a obětovali náš život Otci, jak
učinil Ježíš; tak k nám přijde spása,
která pochází z Pánova kříže: „Je
potřeba, abychom se při slavení této
eucharistické oběti obětovali Bohu se
zkroušeným srdcem, protože
slavíme-li tajemství Pánova utrpení,
musíme napodobovat to, co děláme.
A tehdy naše oběť bude mít místo
před Bohem, pokud se sami staneme
obětí.“ 11

Samotná eucharistická liturgie vždy
vyjadřuje účast církve pod vedením



Ducha svatého na Kristově oběti:
„Shlédni na oběť své církve: vždyť je
to oběť tvého Syna, a jeho obětí jsme
byli s tebou usmířeni. A nás všechny,
kdo přijímáme jeho tělo a krev, naplň
jeho svatým Duchem, ať jsme jedno
tělo a jedna duše v Kristu. Skrze něho
ať se staneme obětí úplnou a
ustavičnou…“ 12 Podobně se prosí ve
4. eucharistické modlitbě: „Shlédni,
dobrotivý Otče, na oběť, kterous ty
sám vložil do rukou své církvi; dej
všem, kdo budou z tohoto jednoho
chleba jíst a z tohoto jednoho kalicha
pít, ať jsou v Duchu svatém jedno
tělo, aby se stali dokonalou a živou
obětí v Kristu, k chvále tvého jména.“

Účast věřících spočívá především ve
vnitřním připojení ke Kristově oběti,
zpřítomněné na oltáři díky službě
kněze, sloužícího mši svatou. V
žádném případě nelze říci, že věřící
„koncelebrují“ s knězem, 13 neboť
pouze on jedná in persona Christi
Capitis. Jsou však spojeni se slavením



svátosti skrze všeobecné kněžství
obdržené při křtu. Tato vnitřní účast
se má projevovat ve vnější účasti: v
přijímání (ve stavu milosti), v
odpovědích a modlitbách, které se
věřící modlí s knězem; v postojích; a
někdy také ve vykonávání některých
obřadů, jako je četba čtení nebo
modlitba věřících.

Co se týká učitelského úřadu církve,
postačí, když nyní zmíníme
následující text z Katechismu
katolické církve: „Eucharistie je také
obětí církve. Církev, jež je Kristovým
tělem, má účast na oběti své Hlavy. Je
s Kristem sama celá obětována.
Spojuje se s jeho přímluvou u Otce za
všechny lidi. V eucharistii se stává
Kristova oběť také obětí údů jeho
Těla. Život věřících, jejich chvála,
jejich utrpení, jejich modlitba, jejich
práce jsou spojeny s Kristovou
chválou a modlitbou, s jeho utrpením
a prací i s jeho bezvýhradnou obětí, a
tím získávají novou hodnotu.



Kristova oběť, přítomná na oltáři,
poskytuje všem generacím křesťanů
možnost být spojeni s jeho
obětí“ (Katechismus, 1368).

Zmíněná nauka má zásadní význam
pro křesťanský život. Všichni věřící
jsou voláni k účasti na mši svaté a k
tomu, aby uplatňovali své skutečné
kněžství, tedy s úmyslem obětovat
vlastní život bez poskvrny hříchu
Otci s Kristem, neposkvrněnou obětí,
v životní a duchovní oběti, a tak mu
se synovskou láskou a s vděčností
navrátili vše, co od něj dostali. Boží
láska – proud trinitární lásky –
působící ve slavení eucharistie tak
promění celý jejich život.

Věřící se mají snažit, aby mše svatá
byla skutečně středem a kořenem
jejich vnitřního života, 14 a směřovat
k ní po celý den, svou prací i skutky.
To je jeden z hlavních projevů
„kněžské duše“. V tomto směru nás
sv. Josemaría vybízí: „Jaký



nedostatek jemnosti – a jaký
nedostatek úcty – znamená tropit si
žerty a posměšky z kněze –
jakéhokoli – pod jakoukoli
záminkou!“ 15

Mše bez účasti lidu má také veřejný a
společenský charakter. Její účinek se
vztahuje na všechna místa a všechen
čas. Proto je velmi vhodné, aby kněží
slavili mši svatou každý den, i když
nemohou být přítomni věřící. 16

2. Cíle a plody mše svaté

Mše svatá jako svátostné
zpřítomnění Kristovy oběti má stejné
cíle jako oběť kříže. 17Těmito cíli jsou:
cíl latreutický (chválit a klanět se
Bohu Otci skrze Syna v Duchu
svatém); cíl děkovný (děkovat Bohu
za stvoření a vykoupení); cíl smírný
(přinášet Bohu zadostiučinění za
naše hříchy); cíl prosebný (prosit
Boha o jeho dary a milosti). To je
vyjádřeno v různých modlitbách, jež



jsou součástí liturgického slavení
eucharistie, zvláště v modlitbě Sláva
na výsostech Bohu, Vyznání víry, v
různých částech anafory nebo
eucharistické modlitby (preface,
Sanctus, epikléze, anamnéza,
přímluvy, závěrečná doxologie), v
modlitbě Otčenáš, a ve vlastních
modlitbách každé mše: vstupní
modlitba, modlitba nad dary,
modlitba po přijímání.

Plody mše se rozumí účinky, které
spasitelská milost kříže, zpřítomněná
v eucharistické oběti, působí v lidech,
když ji přijímají svobodně, s vírou,
nadějí a láskou k Vykupiteli. Tyto
plody zahrnují především růst v
posvěcující milosti a intenzivnější
existenciální připodobnění se Kristu
podle specifického způsobu, který
nám nabízí eucharistie.

Plody svatosti nevznikají stejně ve
všech, kdo se účastní eucharistické
oběti; jsou buď větší, nebo menší



podle zapojení jednotlivců do
liturgického slavení a podle míry
jejich víry a zbožnosti. Mají proto
podíl na plodech mše svaté různým
způsobem: celá církev, kněz, který
slaví mši svatou a ti, kteří jsou s ním
spojeni a jsou přítomni slavení
eucharistie, ti, kteří aniž by se
účastnili mše, se duchovně spojují s
knězem, který slaví mši, a ti, za které
je mše obětována, a kteří mohou být
živí, nebo mrtví. 18

Je-li kněz požádán, aby obětoval
plody mše za určitý úmysl, je
závazně povinen tak učinit. 19

Ángel García Ibáñez

Základní literatura

– Katechismus katolické církve, 1356–
1372

– Jan Pavel II., enc. Ecclesia de
eucharistia, 17–IV–2003, 11–20



– Benedikt XVI., ap. exh. 
Sacramentum caritatis, 22–II–2007, 6–
15; 34–65

– Kongregace pro bohoslužbu a
svátosti, instrukce Redemptoris
Sacramentum, 25–III–2004, 36–47; 48–
79.

Doporučená literatura

– Sv. Josemaría, Eucharistie,
tajemství víry a lásky. Jít s Kristem,
83–94.

1Katechismus katolické církve to
vyjadřuje takto: „Kristova oběť a oběť
eucharistie je jedna jediná
oběť“ (Katechismus, 1367).

2S ohledem na to Katechismus
katolické církve říká: „Kristus v
liturgii církve naznačuje a
uskutečňuje hlavně své velikonoční
tajemství. Během svého pozemského
života Ježíš svým učením ohlašoval a
svými skutky předjímal své



velikonoční tajemství. Když přišla
jeho hodina (srov. Jan 13, 1; 17, 1),
prožívá jedinečnou událost dějin,
která nepomíjí: Ježíš umírá, je
pohřben, vstává z mrtvých a zasedá
po pravici Otce „jednou
provždy“ (Řím 6,10; Žid 7,27; 9,12). Je
to skutečná událost, k níž došlo v
našich dějinách, a je jedinečná;
všechny ostatní události dějin se
odehrají jedenkrát a pak pominou,
pohlceny minulostí. Kristovo
velikonoční tajemství však naopak
nemůže zůstat pouze v minulosti,
protože Kristus svou smrtí zničil
smrt. Všechno, čím Kristus je, a
všechno, co vykonal a vytrpěl pro
všechny lidi, má účast na božské
věčnosti, a tím přesahuje všechny
časy a je v nich přítomno. Událost
kříže a zmrtvýchvstání je něco, co
stále zůstává a přitahuje všechno k
životu“ (Katechismus, 1085).

3Eucharistické svátostné znamení
znovu nečiní, nezpůsobuje, ani



neopakuje zpřítomněnou skutečnost
(neobnovuje krvavou oběť kříže,
protože Kristus vstal z mrtvých a
„smrt nad ním již nemá vládu“ (Řím
6, 9), ani v Kristu nepůsobí nic, co by
již plně a definitivně nevlastnil:
nevyžaduje na oslaveném Kristu
nové sebeobětování ani svátostnou
oběť). Eucharistie pouze zpřítomňuje
již existující skutečnost: osobu Krista
– vtělené Slovo, které bylo
ukřižováno a které vstalo z mrtvých
– a v něm obětní úkon našeho
vykoupení. Znamení mu pouze
poskytuje nový, svátostný způsob
přítomnosti, a tím, jak uvidíme dále,
umožňuje účast církve na Pánově
oběti.

42. vatikánský koncil v tomto duchu
říká: „Kdykoli se slaví na oltáři oběť
kříže, v níž „byl obětován náš
velikonoční beránek, Kristus“ (1 Kor
5,7), uskutečňuje se dílo našeho
vykoupení“ (1 Kor 5, 7)“ (konst. 
Lumen gentium , 3).



5Srov. Katechismus katolické církve,
1368–1370.

62. vatikánský koncil, konst. 
Sacrosanctum Concilium, 7.

7Srov. Eucharistická modlitba
Apoštolské tradice od sv. Hypolita;
Anafora sv. Addaie a Mari; Anafora
sv. Marka.

8Srov. Římský misál, I. eucharistická
modlitba ( Unde et memores a Supra
quae ); III. eucharistická modlitba
(Memores igitur; Respice, quaesumus
a Ipse nos tibi ); podobné výrazy se
nachází i v II. a IV. eucharistické
modlitbě.

9Srov. sv. Cyprián, Ep. 63, 13; CSEL 3,
71.

10Sv. Augustin, De civ. Dei, 10, 6: CCL
47, 279.

11Sv. Řehoř Veliký, Dialog., 4, 61:
SChr 265, 202.



12Římský misál, III. eucharistická
modlitba : Respice, quaesumus a Ipse
nos tibi.

13Srov. Pius XII., enc. Mediator Dei:
DS 3850; Kongregace pro bohoslužbu
a disciplínu svátostí, Instrukce 
Redemptoris Sacramentum , 42.

14Srov. sv. Josemaría, Jít s Kristem,
87.

15Sv. Josemaría, Výheň, 69.

16Srov. tridentský koncil, Nauka o
nejsvětější mešní oběti, kap. 6: DS
1747; 2. vatikánský koncil, dekret 
Presbyterorum Ordinis, 13; Jan Pavel
II., enc. Ecclesia de Eucharistia, 31;
Benedikt XVI., ap. exh. Sacramentum
caritatis, 80.

17Tato stejnost cílů se zakládá nejen
na úmyslech slavící církve, ale
především na svátostné přítomnosti
samého Ježíše Krista: v Něm jsou
stále aktuální a činné cíle, pro něž



obětoval svůj život Otci (srov. Řím 8,
34; Žid 7, 25).

18Obětování, o němž hovoříme –
jedná se o zvláštní přímluvnou
modlitbu – nepředstavuje žádný
automatismus ve spáse; k zmíněným
věřícím nepřichází milost
mechanicky, ale v míře jejich spojení
s Bohem ve víře, naději a lásce.

19Srov. Kodex kanonického práva,
945–958. Tímto zvláštním
obětováním celebrující kněz
nevylučuje z požehnání
eucharistické oběti ostatní členy
církve, ani veškeré lidstvo; pouze
některé věřící zvláštním způsobem
zahrnuje do mše.

© Fundación Studium, 2016



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

tema-20-eucharistie-2/ (15.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-20-eucharistie-2/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-20-eucharistie-2/

	Téma 20 - Svátost eucharistie (II)
	1. Obětní rozměr mše svaté
	2. Cíle a plody mše svaté


