
opusdei.org

Téma 2 - Zjevení

V dějinách spásy se Bůh zjevil
jako Osoba, stvořil a vychovával
svůj lid, aby střežil jeho Slovo a
připravil ho na vtělení Ježíše
Krista.

13.01.2018

PDF► Zjevení

*****

1. Bůh se zjevuje lidem 

„Bůh se ve své dobrotě a moudrosti
rozhodl zjevit sebe samého a
oznámit tajemství své vůle: že lidé

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/skv220180113-195751.pdf


prostřednictvím Krista, vtěleného
Slova, mají v Duchu svatém přístup k
Otci a stávají se účastnými božské
přirozenosti. Tímto zjevením
oslovuje neviditelný Bůh ze své
veliké lásky lidi jako přátele a stýká
se s nimi, aby je pozval a přijal do
svého společenství“ 1 (srov.
Katechismus, 51).

Prvním krokem zjevení Boha je
stvoření, ve kterém Bůh nabízí trvalé
svědectví o sobě 2 (srov. Katechismus,
288). Prostřednictvím stvořených
věcí se Bůh zjevil a nadále zjevuje
lidem všech dob, dává jim poznat
svou dobrotu a své dokonalosti. Mezi
nimi člověk, obraz a podoba Boží, je
tvorem, který na nejvyšším stupni
zjevuje Boha. Bůh se však chtěl zjevit
jako osobní Bytí skrze dějiny spásy
vytvořením a vychováním národa,
který měl opatrovat jeho Slovo
určené lidem, a v němž připravil
vtělení svého Slova, Ježíše Krista 3

(srov. Katechismus, 54–64). V Něm



Bůh zjevuje tajemství svého
trinitárního života: plán Otce
sjednotit všechno ve svém Synu a
vyvolit a přijmout všechny lidi ve
svém Synu za své děti (srov. Ef 1, 3–
10; Kol 1, 13–20), shromáždit je, aby
měli účast na jeho věčném božském
životě skrze Ducha svatého. Bůh se
zjevuje a plní svůj plán spásy
prostřednictvím poslání Syna a
Ducha svatého v lidských dějinách. 4

Obsahem zjevení jsou jak přirozené
pravdy, které člověk může poznat
prostřednictvím pouhého rozumu,
tak pravdy, které přesahují lidský
rozum a které lze poznat jen díky
svobodné a nezasloužené dobrotě, s
níž se Bůh zjevuje. Hlavním
předmětem Božího zjevení nejsou
abstraktní pravdy o světě a o
člověku: jeho podstatným jádrem je,
že Bůh nabízí tajemství svého
osobního života a zve k účasti na
něm.



Boží zjevení se uskutečňuje slovy i
činy; je neoddělitelně tajemstvím a
událostí; ukazuje zároveň rozměr
objektivní (slovo, které zjevuje
pravdu a nauku) i subjektivní
(osobní slovo, které nabízí svědectví
o sobě a zve k dialogu). Toto zjevení
je proto chápáno jako svědectví a
předává se jako pravda a jako život 5

(srov. Katechismus, 52–53).

Bůh mimo vnějších činů a znamení,
jimiž se zjevuje, dává lidem vnitřní
impuls své milosti, aby se mohli
přidržet srdcem zjevených pravd
(srov. Mt 16, 17; Jan 6, 44). Toto
niterné zjevení Boží v srdcích
věřících nelze zaměňovat s tzv.
„soukromými zjeveními“, která, ač
přijatá tradicí svatosti církve,
nepředávají žádný nový a originální
obsah, nýbrž připomínají lidem
jediné zjevení Boží uskutečněné v
Ježíši Kristu a vyzývají k jeho plnění
(srov. Katechismus, 67).



2. Písmo svaté, svědectví
zjevení

Izraelský národ z vnuknutí a příkazu
Božího sepsal v průběhu staletí
svědectví o Božím zjevení ve svých
dějinách a dal toto zjevení do přímé
souvislosti se zjevením jediného a
pravého Boha našim předkům.
Prostřednictvím Písma svatého se
Boží slova zjevují lidskými slovy až
do okamžiku, kdy Bůh přijal ve
vtěleném Slově samotnou lidskou
přirozenost. Mimo svatých Písem
Izraele, přijatých církví a známých
jako Starý nebo První zákon, také
apoštolové a první učedníci sepsali
svědectví o zjevení Božím tak, jak se
plně uskutečnilo v jeho Slově, jehož
pozemského putování se stali svědky,
zvláště pak velikonočního tajemství
jeho smrti a zmrtvýchvstání, a dali
tak vzniknout knihám Nového
zákona.



Pravda o tom, že Bůh, o němž
vydávají svatá Písma Izraele
svědectví, je jediný a pravý Bůh,
Stvořitel nebe a země, se odhaluje
zvláště v „sapienciálních knihách“.
Jejich obsah přesahuje hranice
izraelského národa a probouzí zájem
o společnou zkušenost lidského rodu
s důležitými životními otázkami od
vesmíru až po smysl lidského života
(Kniha Moudrosti); od otázek
týkajících smrti a toho, co přijde po
ní, až po smysl jednání člověka na
zemi (Kazatel); od rodinných a
společenských vztahů až po ctnost,
která je má řídit, aby člověk žil podle
plánu Boha Stvořitele a dosáhl tak
plnosti vlastního lidství (Kniha
Přísloví, Kniha Sirachovcova atd.).

Bůh je autor Písma svatého, které
posvátní autoři (svatopisci), kteří
jsou rovněž autory textu, sepsali z
vnuknutí Ducha svatého. Pro jeho
sepsání „si Bůh vybral lidi a použil
jich s jejich schopnostmi a silami,



působil v nich a skrze ně, aby jako
praví autoři zapsali všechno to a
pouze to, co on chtěl.“ 6 (srov.
Katechismus, 106). Vše, co posvátní
autoři tvrdí, lze považovat za tvrzení
Ducha svatého: „ Je třeba uznat, že
knihy Písma svatého učí spolehlivě,
věrně a bez omylu pravdu, kterou
chtěl mít Bůh zaznamenanou v
Písmě svatém.“ 7

Pro správné pochopení Písma
svatého je nutno brát v úvahu smysl
Písma – literární i duchovní, který se
dále dělí na alegorický, morální a
anagogický – a různé literární druhy,
jakými byly jednotlivé knihy nebo
jejich části sepsány (srov.
Katechismus, 110, 115–117). Písmo
svaté má být především čteno v
církvi, to je ve světle její živé tradice
a analogie víry (srov. Katechismus,
111–114): Písmo svaté má být čteno a
chápáno v témž Duchu, ve kterém
bylo napsáno.



Odborníci, kteří se snaží vykládat a
pronikat do obsahu Písma svatého,
předkládají své závěry na základě
své osobní vědecké autority.
Učitelskému úřadu církve přísluší
úloha formulovat autentický výklad,
závazný pro věřící, založený na
autoritě Ducha svatého, který
pomáhá učitelské službě římského
velekněze a s ním spojených
biskupů. Díky této Boží pomoci
mohla církev již v prvních stoletích
rozlišit, které knihy Starého a
Nového zákona obsahovaly svědectví
zjevení a vytvořit „kánon“ Písma
svatého (srov. Katechismus, 120–
127).

Správný výklad Písma svatého s
přihlédnutím k různým literárním
významům a druhům v něm
obsažených je nutný tam, kde
posvátní autoři popisují aspekty
světa, které náleží i do oblasti
přírodních věd: utváření vesmírných
těles, vznik rozličných forem života



na zemi, původ lidského rodu,
všeobecné přírodní jevy. Je třeba
vyvarovat se mylného
fundamentalismu, který se přidržuje
doslovného historického smyslu a
druhu tam, kde tomu tak nemá být.
Rovněž se je třeba vyvarovat chybě
považovat biblická vyprávění za čistě
mytologická, neobsahující žádnou
pravdu, kterou by mohla předat o
historii událostí a jejich zásadní
závislosti na Boží vůli. 8

3. Zjevení jako dějiny spásy
završené v Kristu

Zjevení má od počátku povahu
„smlouvy“, která dává vzniknout
„dějinám spásy“, jako dialogu mezi
Bohem a lidmi, jehož
prostřednictvím Bůh zve lidi k účasti
na svém osobním životě. „Protože
chtěl otevřít cestu nadpřirozené
spásy, zjevil kromě toho již na
začátku sám sebe prarodičům. Po
jejich pádu v nich vzbudil naději na



spásu příslibem vykoupení a
neustále pečoval o lidský rod, aby dal
věčný život všem, kteří hledají spásu
trpělivým konáním dobrých skutků.
Když nastal čas, povolal Abraháma,
aby z něho vytvořil velký národ.
Tento národ po době patriarchů
vychovával prostřednictvím Mojžíše
a proroků k tomu, aby ho uznal za
jediného živého a pravého Boha,
starostlivého Otce a spravedlivého
soudce, a aby očekával slíbeného
Spasitele. Během staletí tak připravil
cestu evangeliu.“ 9

Boží smlouva s člověkem, započatá
stvořením prarodičů a jejich
pozvednutím na rovinu milosti, jež
jim umožnila účast na vnitřním
životě Boha, a později byla
předobrazována v úmluvě s Noem,
se výslovným způsobem zjevuje u
Abraháma a později zvláštním
způsobem u Mojžíše, jemuž Bůh
předává desky smlouvy. Jak početné
potomstvo přislíbené Abrahámovi, v



němž měly být požehnány všechny
národy země, tak zákon předaný
Mojžíšovi spolu s oběťmi a
kněžstvím, doprovázejícími
bohoslužbu, jsou přípravou a
předobrazem nové a věčné smlouvy
stvrzené v Ježíši Kristu, Božím Synu,
uskutečněné a zjevené v jeho vtělení
a velikonoční oběti. Smlouva v Kristu
vykupuje lidi z hříchu prarodičů,
kteří porušili svou neposlušností
první nabídku smlouvy ze strany
Boha Stvořitele.

Dějiny spásy se projevují jako
velkolepý Boží výchovný způsob,
ukazující na Krista. Proroci, jejichž
posláním bylo připomínat smlouvu a
její mravní požadavky, mluví
především o Něm, o slíbeném
Mesiáši. Ohlašují dílo spásy nové
smlouvy, duchovní a věčné, vepsané
do srdcí lidí; Kristus ji později zjeví v
blahoslavenstvích a v evangelním
učení, vyhlášením přikázání lásky,



uskutečněním a naplněním celého
zákona.

Ježíš Kristus je zároveň
prostředníkem i naplněním zjevení;
On sám se zjevuje, je zjevením a
obsahem zjevení, Slovo Boží učiněné
tělem: „Mnohokrát a mnoha způsoby
mluvil Pán v minulosti k našim
předkům skrze proroky. V této době
však promluvil k nám skrze svého
Syna. Jeho ustanovil dědicem všeho a
skrze něj také stvořil svět“ (Žid 1, 1–
2). Bůh ve svém Slově řekl vše a
definitivním způsobem: „Křesťanské
dílo spásy tedy jako nová a konečná
úmluva nikdy nepomine a
nemůžeme už očekávat nové veřejné
zjevení před slavným příchodem
našeho Pána Ježíše Krista“ 10 (srov.
Katechismus, 65–66). Zvláštním
způsobem se uskutečnění a naplnění
Božího zjevení projevuje ve
velikonočním tajemství Ježíše Krista,
to je v jeho utrpení, smrti a
zmrtvýchvstání jako konečné Slovo,



v němž Bůh projevil veškerou svou
blahosklonnost a obnovil svět. Jedině
v Ježíši Kristu Bůh odhaluje člověka
jemu samému a dává mu pochopit
jeho důstojnost a nejvyšší povolání. 11

Víra, coby ctnost, je odpověď člověka
na Boží zjevení, osobní přimknutí se
k Bohu v Kristu, motivované slovy a
skutky, které koná. Věrohodnost
zjevení se opírá především o
věrohodnost osoby Ježíše Krista, o
celý jeho život. Postavení Ježíše
Krista jako prostředníka, naplnění a
základu věrohodnosti zjevení ho
odlišuje od kterýchkoliv jiných
zakladatelů náboženství, kteří
nežádají po svých následovnících,
aby v ně věřili, ani nemíní být
naplněním a uskutečněním toho, co
Bůh chce zjevit, nýbrž pouze zamýšlí
být prostředníky pomáhající lidem
toto zjevení poznat.



4. Předávání Božího zjevení

Boží zjevení je obsaženo v Písmu
svatém a v posvátné tradici, které
jsou jediným pokladem, v němž je
uchováno Boží slovo. 12 Posvátná
tradice a Písmo svaté jsou vzájemně
provázané: posvátná tradice předává
a vykládá Písmo svaté a to zase
ověřuje a potvrzuje, co je žito v
posvátné tradici 13 (srov.
Katechismus, 80–82).

Posvátná tradice založená na kázání
apoštolů, živým a dynamickým
způsobem dosvědčuje a předává to,
co Písmo svaté zaznamenalo
prostřednictvím pevně daného textu.
„Tato apoštolská tradice prospívá v
církvi s pomocí Ducha svatého.
Vzrůstá totiž chápání předaných věcí
a slov, a to jak přemýšlením a
studiem věřících, kteří je uchovávají
ve svém srdci, tak hlubším
pochopením duchovních skutečností
z vlastní zkušenosti, a také hlásáním



těch, kteří s posloupností v
biskupském úřadě přijali bezpečné
charizma pravdy.“ 14

Učení učitelského úřadu církve,
církevních otců, modlitba liturgie,
soulad věřících žijících v milosti Boží,
a také běžné skutečnosti jako
výchova ve víře předávané z rodičů
na děti nebo křesťanský apoštolát,
přispívají k předávání Božího
zjevení. Co bylo přijato apoštoly a
předáno jejich nástupcům,
biskupům, obsahuje „vše potřebné k
tomu, aby Boží lid mohl svatě žít a
růst ve víře. A tak církev ve své
nauce, životě a bohoslužbě zvěčňuje
a všem pokolením předává všechno,
co sama je a v co věří“ 15. Apoštolská
tradice se liší od různých tradic
teologických, liturgických,
disciplinárních atd., jejichž hodnota
může být omezená či dokonce
provizorní (srov. Katechismus, 83).



Celek Božího zjevení jako pravda a
život předpokládá, aby předmětem
předávání nebylo pouze učení, nýbrž
také způsob života: nauka a příklad
jsou neoddělitelné. Co je předáváno,
je totiž živá zkušenost setkání se
vzkříšeným Kristem a to, co tato
událost znamenala a nadále
znamená v životě každého člověka. Z
toho důvodu církev, hovořící o
předávání zjevení, mluví o fides et
mores, víře a mravech, nauce a
chování.

5. Učitelský úřad církve,
pověřený strážce a vykladatel
zjevení

„Úkol autenticky vykládat Boží slovo
psané nebo ústně předávané je
svěřen pouze živému učitelskému
úřadu církve, který vykonává svou
pravomoc ve jménu Ježíše Krista,“ 16

tj. biskupům spojeným s Petrovým
nástupcem, římským biskupem.
Služba učitelského úřadu církve je



službou Božímu slovu a jejím cílem je
spása duší. „Tento učitelský úřad
však není nad Božím slovem, ale
slouží mu tak, že učí jen to, co bylo
předáno, neboť z Božího příkazu a za
pomoci Ducha svatého Boží slovo
zbožně slyší, svědomitě střeží a
věrně vykládá a z tohoto jediného
pokladu víry čerpá všecko, co
předkládá k věření jako zjevení od
Boha.“ 17 Učení učitelského úřadu
církve představuje nejdůležitější
místo, kde se nachází apoštolská
tradice: učitelský úřad je jako
svátostný rozměr této tradice.

Písmo svaté, posvátná tradice a
učitelský úřad církve tvoří tedy
jakýsi celek, takže žádná z těchto
skutečností nemůže existovat bez
ostatních. 18 Základem této jednoty je
Duch svatý, autor Písma svatého,
nejdůležitější osoba živé tradice
církve, učitel učitelského úřadu,
jemuž pomáhá svými dary.
Protestanské reformované církve



chtěly při svém vzniku následovat 
sola Scriptura [pouze Písmo] a
ponechaly výklad na samotných
věřících: takový postoj vedl k
velkému rozptýlení protestantských
vyznání a projevil se jako nepříliš
udržitelný, neboť každý text musí mít
nějaký kontext, konkrétně posvátnou
tradici, v jejímž lůně se zrodil, je čten
a vykládán. Rovněž
fundamentalismus odděluje Svaté
písmo od posvátné tradice a
učitelského úřadu a mylně se snaží
udržet jednotu ve výkladu
upínajícího se výlučně na doslovném
významu (srov. Katechismus, 108).

Církev je při výkladu obsahu
zjeveného pokladu subjektem
neomylnosti in docendo , založené na
příslibech Ježíše Krista o její
nezrušitelnosti; totiž, že se neomylně
uskuteční poslání spásy jí svěřené
(srov. Mt 16, 18; Mt 28, 18–20; Jan 14,
17–26). Tento neomylný úřad je
vykonáván, když: a) se biskupové



sejdou na ekumenickém koncilu
spojeni s Petrovým nástupcem,
hlavou apoštolského sboru; b) když
římský biskup vyhlásí nějakou
pravdu ex cathedra nebo použitým
způsobem vyjádření a druhem
dokumentu, který se výslovně
vztahuje k jeho všeobecnému
Petrovu úřadu, vyhlásí zvláštní
nauku, již považuje za potřebnou pro
dobro Božího lidu; c) se biskupové
církve spolu s Petrovým nástupcem
jednomyslně shodnou ve vyznání
stejné nauky nebo učení, třebaže
nejsou shromážděni na jednom
místě. I když kázání biskupa, který
sám předkládá nějaké učení, nemá
charizma neomylnosti, jsou věřící
povinni ohleduplně ho poslouchat, a
stejně tak zachovávat učení
pocházející od biskupského sboru či
římského biskupa, i kdyby nebylo
formulováno konečným a
nezměnitelným způsobem. 19



6. Neměnnost pokladu zjevení

Dogmatické učení církve (dogma
znamená nauka, učení) existuje již
od prvních století. Hlavní obsah
apoštolského kázání byl písemně
zapsán, čímž vzniklo vyznání víry
požadované po všech, kdo přijímali
křest, a přispělo se tak k definování
identity křesťanské víry. Dogmata
přibývají s historickým vývojem
církve: ne proto, že by se měnila
nebo rozšiřovala nauka, to, v co se
má věřit, ale protože je mnohdy
potřeba objasnit nějaký omyl či
pomoci víře Božího lidu vhodným
prohloubením pomocí jasného a
přesného definování aspektů. Když
učitelský úřad církve předkládá nové
dogma, nevytváří nic nového, pouze
jasně formuluje, co již je obsaženo ve
zjeveném pokladu. „Učitelský úřad
církve používá plnosti své moci,
kterou obdržel od Krista, když
definuje nějaké dogma (článek víry),
to znamená, když předkládá



závazným způsobem, který vyžaduje
od křesťanského lidu neodvolatelný
souhlas víry, pravdy obsažené v
Božím zjevení nebo pravdy, které
jsou s nimi nutně
spojeny“ (Katechismus, 88).

Dogmatické učení církve, jako jsou
např. články vyznání víry, je
neměnné, neboť sděluje obsah
zjevení obdržené od Boha a ne
vytvořené lidmi. Dogmata však
připouštěla a připouští vyvážený
vývoj, ať už proto, že poznání víry se
časem prohlubuje, nebo proto, že v
různých dobách a kulturách se
objevují nové problémy, na něž
učitelský úřad církve musí
poskytnout odpověď, která bude ve
shodě se slovem Božím, a jasně
formulovat, co je v něm implicitně
obsaženo. 20

Věrnost a pokrok, pravda a dějiny,
nejsou skutečnostmi v konfliktu se
zjevením: 21Ježíš Kristus, nestvořená



Pravda je také středem a naplněním
dějin; Duch svatý, autor pokladu
zjevení, je ručitelem jeho věrnosti a
tím, kdo vede k prohlubování jeho
smyslu v průběhu dějin a kdo vede k
„plné pravdě“ (srov. Jan 16, 13). „I
když je zjevení dokončeno, není
úplně rozvinuto; bude úkolem
křesťanské víry postupně během
staletí proniknout jeho celý
obsah“ (srov. Katechismus, 66).

Faktory rozvoje dogmat jsou stejné
jako ty, které rozvíjejí živou tradici
církve: kázání biskupů, studium
věřících, modlitba a rozjímání
Božího slova, prožívání duchovních
věcí, příklad svatých. Učitelský úřad
církve často opakuje a učí
zplnomocněným způsobem věci,
které byly již dříve prostudovány
teology, jimž věřící věřili, které byly
kázány a prožívány svatými.

Giuseppe Tanzella-Nitti

Základní použitá literatura



– Katechismus katolické církve, 50–
133.

– 2. vatikánský koncil, konst. Dei
Verbum, 1–20.

– Jan Pavel II., enc. Fides et ratio , 14–
1988, 7–15.

12. vatikánský koncil, konst. Dei
Verbum, 2.

2Srov. 2. vatikánský koncil, Dei
Verbum, 3; Jan Pavel II., enc. Fides et
ratio, 14–IX–1988, 19.

3Srov. 1. vatikánský koncil, konst. Dei
Filius, 24–IV–1870, DH 3004.

4Srov. 2. vatikánský koncil, konst. 
Lumen gentium, 2–4; dekr. Ad gentes ,
2–4.

5Srov. 2. vatikánský koncil, konst. Dei
Verbum, 2.

62. vatikánský koncil, konst. Dei
Verbum, 11.



7Tamtéž.

8Pro správný výklad vztahu (Písma
svatého) k vědě lze nalézt zajímavé
prvky u papeže Lva XIII., enc. 
Providentissimus Deus, 18–XI–1893;
papeže Benedikta XV., enc. Spiritus
Paraclitus, 15–IX–1920 a Pia XII., enc. 
Humani generis, 12–VII–1950.

92. vatikánský koncil, konst. Dei
Verbum, 3.

102. vatikánský koncil, konst. Dei
Verbum, 4.

11Srov. 2. vatikánský koncil, konst. 
Gaudium et spes, 22.

12„Dovolte, abych vás otravoval svou
naléhavostí: pravdy víry a morálky
se nerozhodují většinovým
hlasováním: tvoří poklad – depositum
fidei – předaný Kristem všem
věřícím, jehož autorizovaný výklad a
učení bylo svěřeno magisteriu



církve“ (sv. Josemaría, Nadpřirozený
cíl církve. Milovat církev , 15).

13Srov. 2. vatikánský koncil, konst. 
Dei Verbum, 9.

142. vatikánský koncil, konst. Dei
Verbum, 8.

15Tamtéž. Srov. tridentský koncil,
dekr. Sacrosancta, 8–IV–1546, DH
1501.

162. vatikánský koncil, konst. Dei
Verbum, 9.

17Tamtéž.

18Srov. tamtéž.

19Srov. 2. vatikánský koncil, konst. 
Lumen gentium, 25; 1. vatikánský
koncil, konst. Pastor aeternus, 18–
VII–1870, DH 3074.

20„Je proto vhodné, aby ve všech
dobách a v každém věku rostl a
rozvíjel se rozum, věda a moudrost



každého jednotlivého člověka a
všech lidí, jak ze strany celé církve,
tak ze strany každého z jejích členů.
Avšak tento růst má následovat svou
vlastní přirozenost, to znamená, má
být v mezích dogmat a má sledovat
dynamismus jediné a stejné
nauky“ (sv. Vincent de Lerins, 
Commonitorium, 23).

21Srov. Jan Pavel II., enc. Fides et
ratio, 11–12, 87.

© Fundación Studium, 2016

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

tema-2-zjeveni/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-2-zjeveni/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-2-zjeveni/

	Téma 2 - Zjevení
	1. Bůh se zjevuje lidem
	2. Písmo svaté, svědectví zjevení
	3. Zjevení jako dějiny spásy završené v Kristu
	4. Předávání Božího zjevení
	5. Učitelský úřad církve, pověřený strážce a vykladatel zjevení
	6. Neměnnost pokladu zjevení


