
opusdei.org

Téma 18 - Křest a
biřmování

Křest uděluje křesťanovi
ospravedlnění. Biřmováním je
křestní dědictví biřmovance
doplněno o nadpřirozené dary
charakteristické pro
křesťanskou zralost.

16.01.2018

PDF► Křest a biřmování

Křest

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/skv1820180116-181017.pdf


1. Biblické základy a
ustanovení

Mezi četnými starozákonními
předobrazy křtu vyniká celosvětová
potopa, přechod přes Rudé moře a
obřízka, neboť je o nich výslovně
zmínka v Novém zákoně ve spojitosti
s touto svátostí (srov. 1 Petr 3, 20–21;
1 Kor 10, 1; Kol 2, 11–12). U Křtitele se
obřad s vodou, třebaže ještě nemá
spásný účinek, spojuje se sloupy
budoucího katechumenátu – s
doktrinální přípravou, s obrácením a
s touhou po milosti.

Ježíš je pokřtěn ve vodách Jordánu
na počátku své veřejné služby (srov.
Mt 3, 13–17) ne z nutnosti, ale z
vykupitelské solidarity. Při této
příležitosti je voda definitivně
označena za materiální prvek
svátostného znamení. Dále se
otevírají nebesa, sestupuje Duch v
podobě holubice a hlas Boha Otce
potvrzuje Kristovo Boží synovství:



jsou to události, které zjevují na
Hlavě budoucí církve, co se později
uskuteční svátostným způsobem na
jejích členech.

Později dochází k setkání s
Nikodémem, během nějž Ježíš
potvrzuje pneumatologické pouto
mezi křestní vodou a spásou, z něhož
vyplývá potřeba křtu: „Jestliže se
nenarodí někdo z vody a z Ducha,
nemůže vejít do Božího
království“ (Jan 3, 5).

Velikonoční tajemství propůjčuje
křtu jeho spasitelskou hodnotu; Ježíš
totiž „mluvil o svém utrpení, které
měl podstoupit v Jeruzalémě, jako o
„křtu“, kterým má být pokřtěn (Mk
10, 38; srov. Lk 12, 50). Krev a voda,
jež vytryskly z probodeného boku
ukřižovaného Ježíše, jsou znameními
křtu a eucharistie, svátostí nového
života“ (Katechismus, 1225).

Před svým vystoupením na nebesa
říká Pán svým apoštolům: „Jděte



tedy, získejte za učedníky všechny
národy, křtěte je ve jménu Otce i
Syna i Ducha svatého a učte je
zachovávat všechno, co jsem vám
přikázal“ (Mt 28, 19–20). Tento příkaz
je od Seslání Ducha svatého věrně
naplňován a naznačuje prvořadý cíl
evangelizace, jež je stále aktuální.

S odkazem na tyto texty říká sv.
Tomáš Akvinský, že ustanovení křtu
bylo několikeré: pokud jde o materii
při Kristově křtu; jeho nezbytnost
byla potvrzena v Janově evangeliu 5,
3; začal se používat, když Ježíš vyslal
své učedníky kázat a křtít; jeho
účinnost pochází z Kristova utrpení;
jeho šíření bylo nařízeno v
Matoušově evangeliu 28, 19. 1

2. Ospravedlnění a účinky
křtu

V listě Římanům 6, 3–4 čteme: „Copak
nevíte, že my všichni, kteří jsme byli
křtem ponořeni v Krista Ježíše, byli



jsme tím křtem ponořeni do jeho
smrti? Tím křestním ponořením do
jeho smrti byli jsme spolu s ním
pohřbeni. A jako Kristus byl vzkříšen
z mrtvých Otcovou slávou, tak i my
teď musíme žít novým životem.“
Křest, který ve věřícím obnovuje
přebývání Ježíše Krista na zemi a
jeho spasitelskou činnost, uděluje
křesťanovi ospravedlnění. Stejně tak
říká list Kolosanům 2, 12: „Křtem jste
byli spolu s Kristem položeni do
hrobu, a tím také zároveň s ním
vzkříšeni, protože jste uvěřili v moc
Boha, který ho vzkřísil z mrtvých.“
Nyní se připojuje vliv víry, skrze niž
se spolu s křestním obřadem
„oblékáme v Krista“, jak potvrzuje
list Galaťanům 3, 26–27: „Vy všichni
jste totiž Boží děti skrze víru v Ježíše
Krista, vy všichni, pokřtění v Krista,
oblékli jste se v Krista.“

Ospravedlnění křtem se projevuje
konkrétními účinky v duši křesťana,
o nichž teologie hovoří jako o



uzdravujících a pozdvihujících. První
účinky se vztahují na odpuštění
hříchů, jak naznačuje kázání sv.
Petra: „Obraťte se! A každý z vás ať se
dá pokřtít ve jménu Ježíše Krista, aby
vám byly odpuštěny hříchy, a jako
dar dostanete Ducha svatého“ (Sk 2,
38). To zahrnuje prvotní hřích a u
dospělých i všechny osobní hříchy. Je
také odpuštěn veškerý časný a věčný
trest. V pokřtěném však zůstávají
„některé časné následky hříchu, jako
bolesti, nemoc, smrt nebo životní
křehkosti v podobě charakterové
slabosti atd., a také náklonnost ke
hříchu, kterou tradice nazývá
žádostivost nebo v přeneseném
smyslu „podněcování ke hříchu“ ( 
fomes peccati)“ (Katechismus, 1264).

Pozdvihující účinek křtu spočívá ve
vylití Ducha svatého; „Neboť my
všichni jsme byli pokřtěni jedním
Duchem“ (1 Kor 12, 13). Protože se
jedná o stejného „Kristova
Ducha“ (Řím 8, 9), dostáváme „ducha



těch, kdo byli přijati za vlastní“ (Řím
8, 15), jako děti v Synu. Bůh uděluje
pokřtěnému posvěcující milost,
milosti božské a mravní a dary
Ducha svatého.

Spolu s milostí „křest vtiskuje
křesťanovi nezrušitelné duchovní
znamení (charakter) jeho
příslušnosti ke Kristu. Toto znamení
nesmaže žádný hřích, i když hřích
zabraňuje křtu, aby přinášel ovoce
spásy“ (Katechismus, 1272).

Jako jsme byli pokřtěni v jednom
Duchu „v jedno tělo“ (1 Kor 12, 13), je
naše začlenění v Krista současně
začleněním do církve a v ní jsme
spojeni se všemi křesťany, a to i s
těmi, kteří nejsou v plné jednotě s
katolickou církví.

Nakonec si připomeňme, že pokřtění
jsou „rod vyvolený, královské
kněžstvo, národ svatý, lid patřící
Bohu jako vlastnictví, abyste
rozhlašovali, jak veliké věci vykonal



ten, který vás povolal ze tmy ke
svému podivuhodnému světlu“ (1
Petr 2, 9): podílí se tedy na
všeobecném kněžství věřících a
„mají závazek vyznávat před lidmi
víru, kterou dostali od Boha
prostřednictvím církve“ (LG 11), a
účastnit se apoštolské a misijní
činnosti Božího lidu“ (Katechismus,
1270).

3. Nezbytnost křtu

Novozákonní katecheze říká s
rozhodností o Kristu, že „pod nebem
není lidem dáno žádné jiné jméno, v
němž bychom mohli dojít spásy“(Sk
4, 12). A protože být „pokřtěn v
Kristu“ je jako být „oblečen v
Krista“ (Gal 3, 27), je třeba chápat v
plné síle Ježíšova slova, podle nichž
„kdo uvěří, bude spasen; kdo však
neuvěří, bude zavržen“ (Mk 16, 16). Z
toho vychází víra církve v nezbytnost
křtu ke spáse.



Je třeba chápat tato slova ve světle
opatrné formulace učitelského úřadu
církve: křest je nezbytný ke spáse pro
ty, jimž bylo hlásáno evangelium a
kteří měli možnost žádat o tuto
svátost (srov. Mk 16, 16). Církev
nezná kromě křtu jiný prostředek,
aby zajistila vstup do věčné
blaženosti; proto se varuje toho, aby
zanedbávala poslání přijaté od Pána
dát se znovuzrodit „z vody a Ducha“
všem těm, kteří mohou být pokřtěni. 
Bůh spojil spásu se svátostí křtu,
nicméně on sám není na své svátosti
vázán : (Katechismus, 1257).

Existují totiž zvláštní situace, v nichž
lze obdržet hlavní plody křtu bez
svátostného zprostředkování. Jelikož
však zde není svátostné znamení,
není jistota udělené milosti. To, co
církevní tradice nazývá křtem krve a
křtem touhy, nejsou „přijaté úkony“,
ale soubor okolností, které se sbíhají
u jednoho subjektu, přičemž
okolnosti rozhodují o tom, zda lze



hovořit o spáse. Rozumí se tím
„pevné přesvědčení, že ti, kteří
podstoupili smrt pro víru, aniž ještě
přijali křest, jsou pokřtěni svou
vlastní smrtí pro Krista a s
ním“ (Katechismus, 1258). Obdobně
církev říká, že „každý člověk, který
hledá pravdu a plní Boží vůli tak, jak
ji poznává, může být spasen, i když
nepoznal Kristovo evangelium a jeho
církev. Dá se předpokládat, že by tyto
osoby projevily výslovnou touhu po
křtu , kdyby poznaly, že je
nezbytný“ (Katechismus, 1260).

Situace křtu krve a touhy nezahrnuje
situaci dětí, které zemřely bez křtu.
„Církev nemůže nic jiného, než je
svěřit Božímu milosrdenství, jak to
také dělá při pohřebních obřadech“;
avšak právě víra v milosrdenství
Boha, který chce, aby se všichni lidé
spasili (srov. 1 Tim 2, 4), nám
dovoluje doufat, že je nějaká cesta
spásy pro děti, které umírají bez křtu
(srov. Katechismus, 1261).



4. Liturgické slavení křtu

„Přijímací obřady“ mají náležitě
rozpoznat vůli kandidátů křtu nebo
jejich rodičů přijmout svátost a vzít
na sebe její důsledky. Poté následují
biblická čtení, jež dokreslují křestní
tajemství a jsou komentována v
kázání. Následuje vzývání přímluvy
svatých, do jejichž společenství bude
kandidát začleněn; modlitbou
exorcismu nad katechumeny a jejich
pomazáním olejem se naznačuje Boží
ochrana proti útokům ďábla.
Následně je požehnána voda slovy s
hlubokým katechetickým významem,
jež dávají liturgickou podobu spojení
vody a Ducha. Víra a obrácení se
zpřítomňují prostřednictvím vyznání
víry v Trojjediného Boha a zřeknutí
se satana a hříchu.

Nyní se vstupuje do svátostné fáze
obřadu „koupelí ve vodě a
slovem“ (Ef 5, 26). Omytí, ať už litím,
nebo ponořením, musí být



provedeno tak, aby voda stékala po
hlavě, a tak naznačovala skutečné
očištění duše. Platnou materií
svátosti je pravá voda. Zatímco
udělovatel křtu lije třikrát vodu na
hlavu kandidáta, nebo ji ponořuje do
vody, pronáší slova: „N., já tě křtím
ve jménu Otce i Syna i Ducha
svatého“.

Pokřestní (neboli vysvětlující) obřady
osvětlují proběhlé tajemství. Hlava
křtěnce je pomazána (pokud
bezprostředně nenásleduje
biřmování), aby se naznačila jeho
účast na všeobecném kněžství a
poukázalo se na budoucí pomazání
svatým křižmem. Je předáno bílé
roucho jako výzva k uchování křestní
nevinnosti a jako symbol nově
uděleného života. Svíce zažehnutá od
paškálu symbolizuje Kristovo světlo,
jež bylo pokřtěnému předáno, aby žil
jako dítě světla. Obřad effeta,
prováděný na uších a ústech křtěnce,
má naznačovat postoj naslouchání a



hlásání Božího slova. Závěrečná
modlitba Otčenáše před oltářem – u
dospělých v rámci eucharistické
liturgie – naznačuje nový stav dítěte
Božího.

5. Udělovatel a příjemce křtu

Řádným udělovatelem křtu je biskup
a kněz, v latinské církvi i jáhen. V
případě nutnosti může křtít každý, i
nepokřtěný, má-li úmysl konat to, v
co církev věří, když tak koná.

Křest je určen všem, kdo ho ještě
neobdrželi. Nezbytné vlastnosti
kandidáta závisí na tom, zda se jedná
o dítě, nebo dospělého. Ti první, kteří
ještě neumí používat rozum, mají
obdržet tuto svátost během prvních
dnů života, jak jen to dovolí jejich
zdraví a zdraví matky: postupovat
jinak je, vyjádřeno slovy sv.
Josemaríi, „závažným útokem proti
spravedlnosti a lásce“. 2 Křest totiž,
jako dveře do života milosti, je



naprosto nezaslouženou událostí, pro
jejíž platnost stačí, aby nebyl
odmítnut; víra kandidáta, která je
nutně vírou církevní, se také
zpřítomňuje ve víře církve. Existují
nicméně určité hranice v praxi křtu
dětí: je neplatný, pokud chybí souhlas
rodičů nebo neexistuje dostatečná
záruka budoucí výchovy v katolické
víře. Vzhledem k posledně
zmíněnému se za kmotra ustanovují
osoby, které vedou příkladný život.

Dospělí kandidáti se připravují
prostřednictvím katechumenátu
sestaveného podle toho, jaká je
místní praxe, s úmyslem obdržet v
rámci stejného obřadu také
biřmování a první svaté přijímání.
Během tohoto období je dobré
vzbuzovat touhu po milosti, což
zahrnuje úmysl přijmout svátost,
která je podmínkou platnosti. To je
spojeno s postupnou doktrinální
přípravou, která má v kandidátovi
vzbudit nadpřirozenou ctnost víry, a



s opravdovým obrácením srdce,
které může umožnit radikální změnu
v životě kandidáta.

Biřmování

1. Biblické a historické
základy

Proroctví o Mesiáši oznámila, že „na
něm spočine duch Hospodinův“ (Iz
11, 2) a že to bude spojeno s jeho
vyvolením jako toho, kdo je poslán:
„Zde je můj služebník, jehož
podepírám, můj vyvolený, v němž
jsem měl zalíbení. Vložil jsem na
něho svého ducha, aby hlásal soud
pronárodům“ (Iz 42, 1). Prorocký text
je ještě výmluvnější, když je vložen
do úst Mesiáše: „Duch Panovníka
Hospodina je nade mnou. Hospodin
mne pomazal k tomu, abych nesl
radostnou zvěst pokorným“ (Iz 61, 1).

Něco podobného je oznamováno i
celému Božímu lidu; Bůh nám,



členům (Božího lidu), říká: „Vložím
vám do nitra svého ducha; učiním, že
se budete řídit mými nařízeními“ (Ez
36, 27); a u proroka Joela je
zdůrazňována univerzalita tohoto
rozšíření: „Rovněž na otroky a
otrokyně vyleji v oněch dnech svého
ducha“ (Jl 3, 2).

V tajemství vtělení se uskutečňuje
proroctví o Mesiáši (srov. Lk 1, 35)
potvrzené, doplněné a veřejně
projevené při pomazání v řece
Jordánu (srov. Lk 3, 21–22), kdy na
Krista sestupuje Duch v podobě
holubice a hlas Otce aktualizuje
proroctví o vyvolení. Sám Pán se
představuje na počátku své služby
jako Hospodinův pomazaný, na němž
se naplňují proroctví (srov. Lk 4, 18–
19), a nechává se vést Duchem (srov.
Lk 4, 1; 4, 14; 10, 21) až do samotného
okamžiku své smrti (srov. Žid 9, 14).

Dříve, než za nás Kristus obětoval
svůj život, slibuje, že pošle Ducha



(srov. Jan 14, 16; 15, 26; 16, 13), jak se
také stane o letnicích (srov. Sk 2, 1–4)
s výslovným odkazem na Joelovo
proroctví (srov. Sk 2, 17–18), a tak
zahajuje všeobecné poslání církve.

Sám Duch vylitý v Jeruzalémě na
apoštoly je jimi předáván pokřtěným
skrze vkládání rukou a skrze
modlitbu (srov. Sk 8, 14–17; 19,6); tato
praxe se v prvotní církvi stane tak
známou, že je dosvědčena v listě
Židům jako součást „počátečního
učení“ a „základních témat“ (Žid 6, 1–
2). Biblický obraz je završen
pavlovskou a janovskou tradicí, která
spojuje pojmy „pomazání“ a
„znamení“ s Duchem vylitým na
křesťany (srov. 2 Kor 1, 21–22; Ef 1,
13; 1 Jan 2, 20.27). Pomazání
kandidáta vonným olejem nalezlo
své liturgické vyjádření již v
nejstarších dokumentech.

Ty samé dokumenty dosvědčují
prvotní obřadní jednotu tří svátostí



uvedení do křesťanského života
udělovaných během slavení
velikonočních obřadů v katedrále,
jimž předsedá biskup. Když se
křesťanství rozšířilo mimo města a
křest dětí se stal masivní záležitostí,
nebylo již možné provádět prvotní
praxi. Zatímco na západě je
biřmování vyhrazeno biskupovi a je
odděleno od křtu, na východě je
zachována jednota svátostí uvedení
do křesťanského života, které jsou
novorozeněti uděleny knězem
současně. S tím je na východě
spojená vzrůstající důležitost
pomazání různých částí těla 
myronem; na západě má vkládání
rukou podobu povšechného vložení
rukou na všechny biřmovance,
zatímco každý z nich je pomazán na
čele.



2. Liturgický význam a
svátostné účinky biřmování

Křižmo, skládající se z olivového
oleje a balzámu, je požehnáno pouze
a jedině biskupem nebo patriarchou
během mše se svěcením olejů (na
Zelený čtvrtek). Pomazání
biřmovance svatým křižmem je
znamení jeho zasvěcení.
„Prostřednictvím biřmování se
křesťané, tedy ti, kteří jsou pomazaní,
mnohem víc podílejí na poslání
Ježíše Krista a na plnosti Ducha
svatého, jímž je vrchovatě naplněn,
takže celý jejich život šíří líbeznou
vůni Kristovu (srov. 2 Kor 2, 15).
Tímto pomazáním dostává
biřmovanec „označení“, pečeť Ducha
svatého“ (Katechismus, 1294–1295).

Tomuto pomazání předchází liturgie,
uděluje-li se odděleně od křtu, s
obnovou křestních slibů a vyznáním
víry biřmovanců. „Z toho jasně
vyplývá, že biřmování navazuje na



křest“ (Katechismus, 1298). V římské
liturgii poté následuje extensio
manuum biskupa na všechny
biřmovance, který přitom pronáší
nahlas modlitbu s hlubokým
epiklektickým významem (to je
vzývání a prosba). Pak se přistupuje
k podstatnému svátostnému obřadu,
který se uskutečňuje
„prostřednictvím pomazání křižmem
na čelo, spolu s vkládáním ruky a
prostřednictvím slov: „Přijmi pečeť
darů Ducha svatého“. Ve východních
církvích se pomazání provádí na
nejvýznamnějších částech těla a je
doprovázeno formulí: „Pečeť daru,
kterým je Duch
svatý““ (Katechismus, 1300). Obřad je
zakončen políbením pokoje, který je
projevem církevního společenství s
biskupem (srov. Katechismus, 1301).

Biřmování je tedy vnitřně spojeno s
křtem, ačkoli to nemusí být nezbytně
vyjádřeno ve stejném obřadu.
Biřmováním je křestní dědictví



biřmovance doplněno o
nadpřirozené dary charakteristické
pro křesťanskou zralost. Biřmování
se uděluje pouze jednou, neboť
„vtiskuje do duše nezrušitelné
duchovní znamení, „charakter“; ten
je pak znamením toho, že Ježíš
Kristus vtiskl křesťanovi pečeť svého
Ducha a přitom ho oděl mocí shůry,
aby byl jeho svědkem“ (Katechismus,
1304). Skrze biřmování dostávají
křesťané ve zvláštní hojnosti dary
Ducha svatého, jsou pevněji spojeni s
církví a „jsou ještě více povinni šířit a
bránit víru slovem i skutkem“. 3

3. Udělovatel a příjemce
svátosti

Jako nástupci apoštolů jsou
„původními udělovateli svátosti
biřmování“ pouze biskupové. 4 V
latinském obřadu je původním
udělovatelem svátosti biřmování
výlučně biskup; kněz může platně
biřmovat pouze v případech



stanovených obecnou legislativou
(křest dospělých, přijetí do
katolického společenství, biskupské
zrovnoprávnění, nebezpečí smrti),
dostane-li k tomu zvláštní pověření
nebo ho v tom okamžiku doprovází
za tímto účelem biskup. Ve
východních církvích je řádným
udělovatelem svátosti biřmování i
kněz, který musí vždy používat
křižmo posvěcené patriarchou nebo
biskupem.

Jako svátost uvedení do křesťanského
života je biřmování určeno všem
křesťanům a ne jen některým
vyvoleným. V latinském obřadu je
udělováno tehdy, když je kandidát ve
věku, kdy začíná rozlišovat:
konkrétní věk závisí na místní praxi,
která má respektovat uvádějící
povahu svátosti. Je vyžadováno
předchozí poučení, opravdový úmysl
a stav milosti.

Philip Goyret



Základní literatura

– Katechismus katolické církve, 1212–
1321.

– Kompendium katechismu katolické
církve, 251–270.

1Srov. sv. Tomáš, In IV Sent., d. 3, q. 1,
a. 5, sol. 2.

2Sv. Josemaría, Jít s Kristem, 78.

32. vatikánský koncil, konst. Lumen
gentium, 11.

4Tamtéž, 26.

© Fundación Studium, 2016

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

tema-18-krest-a-birmovani/ (17.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-18-krest-a-birmovani/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-18-krest-a-birmovani/

	Téma 18 - Křest a biřmování
	1. Biblické základy a ustanovení
	2. Ospravedlnění a účinky křtu
	3. Nezbytnost křtu
	4. Liturgické slavení křtu
	5. Udělovatel a příjemce křtu
	1. Biblické a historické základy
	2. Liturgický význam a svátostné účinky biřmování
	3. Udělovatel a příjemce svátosti


