
opusdei.org

Téma 17 - Liturgie a
svátosti obecně

Křesťanská liturgie „je v
podstatě actio Dei, která nás
skrze Ducha Svatého vtahuje do
Ježíše“ (prv. Benedikt XVI., ap.
exh. Sacramentum caritatis,
37).

16.01.2018

PDF► Liturgie a svátosti obecně

*****

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/skv1720180116-180346.pdf


1. Velikonoční tajemství:
tajemství živé a oživující 

Ježíšova slova a skutky během jeho
skrytého života v Nazaretě a během
jeho veřejného působení byly
spasitelské a předjímaly sílu jeho
velikonočního tajemství. „Když přišla
jeho hodina, prožívá jedinečnou
událost dějin, která nepomíjí: Ježíš
umírá, je pohřben, vstává z mrtvých
a zasedá po pravici Otce „jednou
provždy“ (Řím 6,10; Žid 7,27; 9,12). Je
to skutečná událost, k níž došlo v
našich dějinách, a je jedinečná;
všechny ostatní události dějin se
odehrají jedenkrát a pak pominou,
pohlceny minulostí. Kristovo
velikonoční tajemství však naopak
nemůže zůstat pouze v minulosti,
protože Kristus svou smrtí zničil
smrt. Všechno, čím Kristus je, a
všechno, co vykonal a vytrpěl pro
všechny lidi, má účast na božské
věčnosti, a tím přesahuje všechny
časy a je v nich přítomno. Událost



kříže a zmrtvýchvstání je něco, co
stále zůstává a přitahuje všechno k
životu“ (Katechismus, 1085).

Jak víme, křesťanem se stáváme
„setkáním s událostí, s jednou
Osobou, která dává našemu životu
nový horizont a tím jeho rozhodující
směr“. 1 Takže „pramenem naší víry i
eucharistické liturgie je tatáž událost
– dar, jímž Kristus ve velikonočním
tajemství daroval sám sebe“. 2

2. Velikonoční tajemství v
časech církve: liturgie a
svátosti

„Toto dílo vykoupení lidstva a
dokonalé oslavy Boha naplnil Kristus
Pán (…) především velikonočním
tajemstvím svého požehnaného
utrpení, zmrtvýchvstání a slavného
nanebevstoupení.“ 3 „Toto Kristovo
tajemství církev hlásá a slaví ve své
liturgii“ (Katechismus, 1068).



„Právem se tedy liturgie chápe jako
vykonávání kněžství Ježíše Krista. V
liturgii jsou znamení, která lze
vnímat smysly. Tato znamení značí
posvěcení člověka a způsobem
každému z těchto znamení vlastním
je uskutečňují. Liturgie je také
veřejná bohopocta, kterou koná
tajemné tělo Ježíše Krista, a to hlava i
údy.“ 4 „Celý liturgický život se
soustřeďuje okolo eucharistické oběti
a svátostí“ (Katechismus, 1113).

„Sedící po pravici Otce, odkud vylévá
Ducha svatého do svého těla, kterým
je církev, působí nyní
prostřednictvím svátostí, jež sám
ustanovil, aby tak udílel svou
milost“ (Katechismus, 1084).

2. 1. Svátosti: povaha, původ, počet

„Svátosti jsou účinná znamení
milosti, ustanovená Kristem a
svěřená církvi, jimiž se nám uděluje
božský život. Viditelné obřady, jimiž
jsou svátosti slaveny, znamenají a



udílí milosti, které jsou vlastní každé
svátosti“ (Katechismus, 1131).
„Svátosti jsou vnímatelná znamení
(slova a úkony), přístupná našemu
současnému chápání“ (Katechismus,
1084).

„Opírajíce se o učení svatých Písem,
apoštolských tradic a o jednomyslné
smýšlení … Otců“, vyznáváme, „že
všechny svátosti Nového zákona
ustanovil náš Pán, Ježíš Kristus“. 5

„V církvi je sedm svátostí: křest,
biřmování, eucharistie, pokání,
pomazání nemocných, kněžství a
manželství“ (Katechismus, 1113).
„Sedm svátostí se týká všech úseků a
všech důležitých okamžiků života
křesťana: díky nim se u křesťanů
život z víry rodí a vzrůstá, dostává se
mu uzdravení i daru poslání. Tím
dostávají podobnost úseky
přirozeného života a života
duchovního“ (Katechismus, 1210).
Tvoří uspořádaný celek, v jehož



středu se nachází eucharistie, neboť
obsahuje samotného autora svátostí
(srov. Katechismus, 1211).

Svátosti naznačují tři věci:
posvěcující příčinu, jíž je smrt a
zmrtvýchvstání Krista; posvěcující
účinek neboli milost; cíl posvěcení,
jímž je věčná sláva. „Svátost je
znamení připomínající minulost,
totiž utrpení Páně; je znamením
poukazujícím na plody, které v nás
působí jeho utrpení, totiž milost; je
prorockým znamením, které
ohlašuje předem budoucí slávu.“ 6

Svátostné znamení , vlastní každé
svátosti, se skládá z věcí (hmotných
prvků: vody, oleje, chleba, vína, a
lidských gest: omývání, pomazání,
vkládání rukou atd.), které se
nazývají materie; a dále z formy, což
jsou slova pronášená udělovatelem
svátosti. Ve skutečnosti je „každé
slavení svátosti setkáním Božích dětí
se svým Otcem v Kristu a v Duchu



svatém a takové setkání se projeví
jako dialog — skrze úkony a
slova“ (Katechismus, 1153).

V liturgii svátostí existuje jedna
neměnná část (to, co sám Kristus
ustanovil ohledně svátostného
znamení) a dále části, které církev
může měnit pro dobro věřících a pro
větší úctu ke svátostem tím, že je
přizpůsobuje místu a době. 
7„Služebník nebo společenství
nemůže libovolně měnit nebo
upravovat žádný svátostný
obřad“ (Katechismus, 1125).

2. 2. Účinky a nezbytnost svátostí

Všechny svátosti udělují posvěcující
milost těm, kdo jí nekladou překážky.
8 Tato milost je především a hlavně
„darem Ducha, který nás
ospravedlňuje a
posvěcuje“ (Katechismus, 2003).
Svátosti dále udělují svátostnou
milost, což je milost „vlastní každé
svátosti“ (Katechismus, 112): Boží



milost poskytovaná k dosažení cíle
svátosti.

Nepřijímáme pouze posvěcující
milost, ale samotného Ducha
svatého. „ Kristus sděluje svého
Ducha svatého a posvětitele údům
svého Těla skrze svátosti
církve“ (Katechismus, 739). 9 Plodem
svátostného života je to, že Duch
svatý zbožšťuje věřící tím, že je
životně spojuje s Kristem (srov.
Katechismus, 1129).

Svátost křtu, biřmování a kněžství
udělují kromě milosti tzv. svátostné
znamení, což je duchovní pečeť
nesmazatelně vtisknutá do duše, 10

skrze niž se křesťan podílí na
Kristově kněžství a je zařazen v
církvi do různých stavů a funkcí.
Toto svátostné znamení přetrvává v
křesťanu navždy jako pozitivní
dispozice pro milost, jako příslib a
záruka Boží ochrany a jako povolání
k bohoslužbě a ke službě církvi. Tyto



tři svátosti proto nemohou být
odejmuty (srov. Katechismus, 1121).

Svátosti, které Kristus svěřil své
církvi, jsou nezbytné – či alespoň
touha po nich – ke spáse a k dosažení
posvěcující milosti. Ani jedna z nich
není zbytečná, ačkoli ne všechny jsou
pro každého potřebné. 11

2. 3. Účinnost svátostí

Svátosti „jsou účinné, protože v nich
působí sám Kristus: on křtí, on
působí ve svých svátostech, aby
uděloval milost, jejímž znamením je
svátost“ (Katechismus, 1127). Svátost
působí ex opere operato (prostým
udělením svátosti). 12 „Svátost se
neuskutečňuje spravedlností člověka,
který ji uděluje nebo přijímá, ale
mocí Boží.“ 13 „ Z toho vyplývá, že
kdykoliv se slaví svátost tak, jak ji
zamýšlí církev, působí v ní a skrze ni
Kristova moc i moc jeho Ducha
nezávisle na osobní svatosti toho,
kdo ji uděluje“ (Katechismus, 1128).



Osoba, která uděluje svátost, se dává
do služby Kristu a církvi a je proto
nazývána vysluhovatelem, 
udělovatelem svátosti; nemůže jím
být jakýkoliv věřící křesťan bez
rozdílu, ale zpravidla k tomu
potřebuje zvláštní připodobnění
Kristu Knězi, které uděluje svátost
kněžství. 14

Účinnost svátostí pochází od
samotného Krista, který v nich
působí, „plody svátostí však závisí
také na duchovní připravenosti toho,
kdo je přijímá“ (Katechismus, 1129):
čím lepší jsou dispozice víry,
obrácení srdce a plné přijetí Boží
vůle, tím hojnější jsou účinky
obdržené milosti (srov. Katechismus,
1098).

„Svatá matka církev ustanovila
svátostiny. Jsou to posvátná znamení,
kterými se na způsob svátostí
naznačují účinky, zvláště duchovní,
jichž se dosahuje na prosby církve.



Svátostiny disponují člověka k přijetí
hlavního účinku svátostí a posvěcují
různé životní situace.“ 15 „Svátostiny
neudělují milost Ducha svatého jako
svátosti, avšak prostřednictvím
modlitby církve připravují na přijetí
milosti a uzpůsobují člověka ke
spolupráci s ní“ (Katechismus, 1670).
„Mezi svátostinami se uvádějí
především žehnání (osob, jídla,
předmětů, míst)“ (Katechismus,
1671).

3. Liturgie

Křesťanská liturgie „je v podstatě 
actio Dei, která nás skrze Ducha
Svatého vtahuje do Ježíše“ 16 a má
dvojí rozměr: vzestupný a sestupný.17

„Liturgie je „činnost“ Krista celého
(Christus totus)“ (Katechismus, 1136),
proto „slaví celé společenství,
Kristovo Tělo spojené se svou
Hlavou“ (Katechismus, 1140). Ve
středu shromáždění stojí samotný
Ježíš Kristus (srov. Mt 18, 20), nyní



vzkříšený a oslavený. Kristus
předsedá shromáždění, které slaví.
On – který působí nerozdělně spojen
s Duchem svatým – ho svolává,
shromažďuje a vyučuje. On, věčný
Velekněz, je hlavní postavou
rituálních úkonů, které zpřítomňují,
zakládají událost, ačkoli používá své
služebníky, aby znovu předložil
(zpřítomnil skutečně a opravdově
zde a teď při slavení liturgie) svou
vykupitelskou oběť a dal nám podíl
na eucharistických darech.

Církev tvoří s Kristem-Hlavou
„jakoby jedinou mystickou osobu“ 18a
působí ve svátostech jako organicky
uspořádané kněžské společenství :
díky křtu a biřmování se kněžský lid
stává způsobilým slavit liturgii. Proto
„liturgické úkony nejsou soukromé
úkony, nýbrž slavnostní projevy
církve. Církev však je svátost jednoty.
Je to svatý lid, sjednocený a
uspořádaný pod vedením biskupů.
Proto tyto úkony přísluší celému tělu



církve, jsou projevem celého těla a
na celé tělo působí. Jednotlivých údů
se však týkají různým způsobem
podle různých stavů, úkolů a činné
účasti“. 19

Na každém slavení liturgie se
spolupodílí celá církev, nebe i země,
Bůh i lidé (srov. Zj 5). Ačkoli se
křesťanská liturgie slaví pouze zde a
tady, na posvátném místě, a
vyjadřuje souhlas určitého
společenství, je svou povahou
katolická, pochází z celku a vede k
celku, v jednotě s papežem, biskupy
spojenými s římským biskupem, s
věřícími všech dob a míst, „aby Bůh
byl všechno ve všem“ (1 Kor 15, 28).
V této souvislosti zásadně platí, že
skutečným subjektem liturgie je
církev, jmenovitě communio
sanctorum všech míst a všech dob. 20

Čím více se proto slavení liturgie
nese v tomto duchu, tím zřetelněji se
v ní uskutečňuje smysl liturgie.
Výrazem vědomí jednoty a



univerzality církve je používání
latinského jazyka a gregoriánských
zpěvů v některých částech slavení
liturgie. 21

Na základě těchto úvah můžeme říci,
že slavícím shromážděním je
společenství pokřtěných, kteří jsou
„svým znovuzrozením a pomazáním
od Ducha svatého posvěcení na
duchovní chrám a na svaté kněžstvo,
aby každým skutkem jako křesťané
přinášeli duchovní oběti“. 22 Toto
„všeobecné kněžství“ je kněžstvím
Krista, jediného Kněze, na němž se
podílí všichni jeho členové. 23 „Tímto
způsobem je při slavení svátostí celé
shromáždění „liturgem“, každý podle
své funkce, ale „v jednotě Ducha“,
který působí ve všech“ (Katechismus,
114). Účast na slavení liturgie, ačkoli
nepojme veškerý nadpřirozený život
věřících, je proto pro ně, jako je pro
celou církev, vrcholem, k němuž
směřuje veškerá jejich činnost, a
pramenem, z něhož vyvěrá jejich



síla. 24 Ve skutečnosti „církev přijímá
sebe samu a zároveň se vyjadřuje v
sedmi svátostech, skrze něž Boží
milost konkrétně působí na existenci
věřících tak, aby se celý jejich
Kristem vykoupený život stal Bohu
milou obětí“. 25

Když hovoříme o shromáždění jako o
subjektu slavení, znamená to, že
každý, coby činitel, jedná jako člen
shromáždění, a dělá vše a pouze to,
co mu přísluší. „Ne všichni členové
mají stejnou funkci“ (Řím 12, 4).
Někteří jsou voláni Bohem v církvi a
skrze církev ke zvláštní službě
společenství. Tito služebníci jsou
vybráni svátostí kněžství, skrze niž je
Duch svatý činí způsobilými, aby
mohli jednat v zastoupení Krista-
Hlavy, a sloužili všem členům církve. 
26Jak při různých příležitostech
objasnil Jan Pavel II., „ in persona
Christi znamená víc než „jménem“
nebo „v zastoupení“ Krista. In
persona, to je ve specifickém



svátostném ztotožnění se s věčným
Veleknězem, který je autorem a
hlavním subjektem této své vlastní
oběti, v níž vpravdě nemůže být
nikým nahrazen“. 27 Obrazně lze říci,
že „posvěcený vysluhovatel je jako
obraz („ikona“) Krista
Kněze“ (Katechismus, 1142).

„Tajemství slavené v liturgii je jedno,
avšak formy, jimiž se slaví, jsou
různé. Nevyčerpatelná bohatost
Kristova tajemství je taková, že
žádná liturgická tradice je nemůže
beze zbytku vyjádřit“ (Katechismus,
1200–1201). „Liturgické tradice nebo
obřady, které se nyní v církvi užívají,
jsou: latinský obřad (hlavně římský,
ale také obřady některých místních
církví, jako ambroziánský obřad
nebo obřad některých řeholních
řádů), byzantský, alexandrijský nebo
koptský, syrský, arménský,
maronitský a chaldejský
obřad“ (Katechismus, 1203). „Církev
přikládá stejnou důležitost a hodnost



všem obřadům legitimně uznaným a
přeje si, aby se do budoucnosti
zachovaly a podporovaly.“ 28

Juan José Silvestre

Základní použitá literatura:

– Katechismus katolické církve, 1066–
1098; 1113–1143; 1200–1211 a 1667–
1671.

Doporučená literatura:

– Sv. Josemaría, Eucharistie,
tajemství víry a lásky. Jít s Kristem ,
83–94; také č. 70 a 80; Rozhovory s
mons. Escrivou de Balaguer , 115.

– Ratzinger J. Duch liturgie.
Barrister&Principal, Brno 2006.

1Benedikt XVI., enc. Deus caritas est,
25–XII–2005, 1.

2Benedikt XVI., ap. exh. 
Sacramentum caritatis, 22–II–2007,
34.



32. vatikánský koncil, Sacrosanctum
Concilium, 5; srov. Katechismus,
1067.

42. vatikánský koncil, Sacrosanctum
Concilium, 7; srov. Katechismus,
1070.

5Tridentský koncil: DS 1600–1601;
srov. Katechismus, 1114.

6Sv. Tomáš Akvinský, Summa
Theologiae, III, q. 60, a. 3; srov.
Katechismus, 1130.

7Srov. Katechismus, 1205; tridentský
koncil: DS 1728; Pius XII.: DS 3857.

8Srov. tridentský koncil: DS 1606.

9Duch svatý působí, „abychom žili z
života vzkříšeného
Krista“ (Katechismus, 1091); „spojuje
církev s životem a posláním
Kristovým“ (Katechismus, 1092);
„uzdravuje a proměňuje ty, kteří
svátosti přijímají, tak, že je



připodobňuje Božímu
Synu“ (Katechismus, 1129).

10Srov. tridentský koncil: DS 1609.

11Srov. tridentský koncil: DS 1608.

12Srov. tridentský koncil: DS 1608.

13Sv. Tomáš Akvinský, Summa
Theologiae, III, 68, 8.

14Služebné kněžství „zaručuje, že ve
svátostech opravdu působí Kristus
skrze Ducha svatého k prospěchu
církve. Poslání spásy, které Otec
svěřil svému vtělenému Synu, je
svěřeno apoštolům a jejich
nástupcům; ti dostávají Ježíšova
Ducha, aby působili jeho jménem a v
jeho osobě (srov. Jan 20, 21–23; Lk 24,
47; Mt 28, 18–20). Posvěcený
služebník je tedy svátostné pouto,
které spojuje liturgický úkon s tím, co
říkali a konali apoštolové, a skrze ně
s tím, co říkal a konal Kristus, zdroj a
základ svátostí“ (Katechismus, 1120).



Ačkoli účinnost svátosti nepochází z
mravních kvalit služebníka, jeho víra
a zbožnost, které přispívají k jeho
osobnímu posvěcení, jsou velkou
pomocí pro správnou dispozici
příjemce svátosti, a tudíž i užitek,
který z ní má.

152. vatikánský koncil, konst. 
Sacrosanctum Concilium, 60; srov.
Katechismus, 1667.

16Benedikt XVI., ap. exh. 
Sacramentum caritatis, 37.

17„Z jedné strany církev, spojená se
svým Pánem „v Duchu svatém“,
děkuje Otci za „jeho nevýslovný
dar“ (2 Kor 9,15) klaněním, chválou a
díkůvzdáním. Z druhé strany církev
nepřestává až do úplného dovršení
Božího plánu přinášet Otci „oběť
vlastních darů“ a naléhavě prosit,
aby seslal Ducha svatého na tyto
dary, na církev samu, na věřící a na
celý svět k tomu, aby skrze
společenství smrti a vzkříšení Krista



Velekněze a mocí Ducha svatého tato
božská požehnání přinášela plody
života ke chvále a slávě jeho
milosti“ (Katechismus, 1083).

18Pius XII., enc. Mystici Corporis. In:
Katechismus, 1119.

192. vatikánský koncil, konst. 
Sacrosanctum Concilium, 26; srov.
Katechismus, 1140.

20„Potom se kněz modlí Orate,
fratres, modlete se, bratři a sestry,
aby tato oběť prospěla všem ke spáse,
neboť je to má i vaše oběť, oběť celé
církve. Modlete se, bratři, i když se
vás sešlo jen málo, ano i kdyby byl
viditelně přítomen jen jeden křesťan,
ano i tehdy, kdyby byl kněz sám;
neboť každá mše svatá je oběť za
všechny, vykoupení všech kmenů a
jazyků, všech lidí a národů (srov. Zj 5,
9).

Skrze společenství svatých se dostává
všem křesťanům z každé mše svaté



milost, bez ohledu na to, zda je
slavena v přítomnosti tisíců nebo zda
při ní knězi přisluhuje jen dítě a k
tomu ještě roztržité. Nebe a země se
spojují a spolu s anděly zpívají 
Sanctus, Sanctus, Sanctus… (Svatý,
Svatý, Svatý)“ (sv. Josemaría, Jít s
Kristem, 89).

21Srov. Benedikt XVI., ap. exh. 
Sacramentum caritatis, 62; 2.
vatikánský koncil, konst. 
Sacrosanctum Concilium, 54.

222. vatikánský koncil, konst. Lumen
gentium, 10.

23Srov. 2. vatikánský koncil, konst. 
Lumen gentium, 10 a 34; dekr. 
Presbyterorum Ordinis, 2.

24Srov. 2. vatikánský koncil, konst. 
Sacrosanctum Concilium, 20.

25Benedikt XVI., ap. exh. 
Sacramentum caritatis, 16.



26Srov. 2. vatikánský koncil, dekr. 
Presbyterorum Ordinis, 2 a 15.

27Jan Pavel II., enc. Ecclesia de
Eucharistia, 29. V poznámce 59 a 60
jsou zmíněny výroky magisteria ve
20. století: „Služebník oltáře jedná in
persona Christi jako hlava, jež
obětuje ve jménu všech údů“.

282. vatikánský koncil, konst. 
Sacrosanctum Concilium, 4.

© Fundación Studium, 2016

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

tema-17-la-liturgie-a-svatosti/
(18.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-17-la-liturgie-a-svatosti/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-17-la-liturgie-a-svatosti/

	Téma 17 - Liturgie a svátosti obecně
	1. Velikonoční tajemství: tajemství živé a oživující
	2. Velikonoční tajemství v časech církve: liturgie a svátosti
	3. Liturgie


