
opusdei.org

Téma 15 - Církev a
stát

Spása uskutečněná Kristem a
následné poslání církve se
obrací na člověka v jeho
úplnosti a proto jako na osobu,
která žije ve společnosti.

15.01.2018

PDF► Církev a stát

*****

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/skv1520180115-200543.pdf


1. Poslání církve ve světě 

Spása uskutečněná Kristem a
následné poslání církve se obrací na
člověka v jeho úplnosti: když tedy
církev předkládá svou sociální
nauku, nejenže se nevzdaluje od
svého poslání, ale naopak ho věrně
plní. Evangelizace by dokonce nebyla
opravdová, kdyby nebrala v potaz
vztah mezi evangeliem a osobním
jednáním jak na úrovni individuální,
tak sociální. Církev žije ve světě a je
vhodné, a dokonce nutné, aby se s
ním spojila harmonickým způsobem
a respektovala přitom vlastní
strukturu a finalitu povahy různých
lidských organizací.

Církev má tedy poslání – které je i
právem – starat se o sociální
problémy; a když tak činí, „nemůže
být obviňována, že překračuje
zvláštní oblast své kompetence, tím
méně poslání, které obdržela od
Pána“. 1



Poslání církve v této oblasti se
neomezuje na předkládání etických
pravidel. Jedná se především o
zjevování evangelijního rozměru
společenského života podle celé
pravdy o člověku, o učení jednat v
souladu s touto pravdou a vybízení k
jejímu naplňování.

Mezi křesťanským životem a lidským
rozvojem existuje hluboká a zásadní
jednota: antropologické pouto,
teologická vazba a povinnost lásky. 2

Tato harmonie nicméně neznamená
jejich směšování: cílem křesťanského
jednání je sjednocení s Kristem; jeho
osvobození je podstatně
osvobozením od hříchu, což vyžaduje
úsilí o dílčí osvobození. 3 Tento rozdíl
je základem autonomie pozemských
skutečností.

Učení magisteria na tomto poli se
tudíž nevztahuje na technické
aspekty, ani nepředkládá systémy
společenské organizace, které



nepatří k jeho poslání. Toto učení
pouze usiluje o utváření svědomí lidí;
a tak není překážkou autonomii
pozemských skutečností. 4

Hierarchii tedy nepřísluší přímá
funkce v organizování společnosti;
její úlohou je učit a vykládat
autentickým způsobem mravní
principy v této oblasti. Církev proto
akceptuje jakýkoliv společenský
systém, v němž je respektována
lidská důstojnost; a věřící mají
přijmout sociální učení církve se
souhlasem rozumu, vůle a činů (srov.
Lk 10, 16; Katechismus, 2032 a 2037).

2. Vztah mezi církví a státem

Náboženství a politika jsou dvě
odlišné, byť neoddělené oblasti,
neboť náboženský člověk a občan
splývají v jednu osobu, která je
povolána plnit jak své náboženské
povinnosti, tak své povinnosti
společenské, ekonomické a politické.



Je však třeba, aby se věřící naučili
„pečlivě rozlišovat práva a
povinnosti, které jim patří pro jejich
příslušnost k církvi, a ty, které jim
přísluší jako členům lidské
společnosti. Mají se snažit oboje
uvést v soulad a být si přitom
vědomi, že je má ve všech časných
záležitostech vést křesťanské
svědomí, protože žádná lidská
činnost – ani světská – nemůže být
vyňata z Boží vlády. Zejména v
dnešní době je třeba, aby se tento
rozdíl i soulad jasně projevoval ve
způsobu jednání věřících“. 5 Lze říci,
že v uvedených slovech je shrnut
způsob, jakým mají katolíci uvádět v
život Pánovo učení: „Dávejte tedy, co
je císařovo, císaři, a co je Boží,
Bohu“ (Mt 22, 21).

Vztah církve a státu tedy představuje
rozlišení bez oddělení, jednotu bez
směšování (srov. Mt 22, 15–21). Tento
vztah bude správný a plodný, pokud
se bude řídit třemi základními



principy: přijmout existenci etické
oblasti, která předchází a dává formu
politické sféře; rozlišovat od sebe
poslání náboženství a politiky;
podporovat spolupráci mezi těmito
oblastmi.

a) mravní hodnoty mají dávat
formu politickému životu

Návrh „etického státu“, jehož snahou
je řídit mravní chování občanů, je
hojně odmítanou teorií, neboť často
vede k totalitarismu nebo z ní
vyplývající autoritářské tendenci.
Státu nepřísluší rozhodovat o tom, co
je dobré a co je špatné, má však
povinnost hledat a rozvíjet obecné
blaho, a proto bude někdy muset
řídit chování občanů.

Odmítnutí „etického státu“ však
nemá vést k opačnému omylu:
mravní „neutralitě“ státu, která
vlastně neexistuje a ani existovat
nemůže. Mravní hodnoty totiž určují
kritéria, která napomáhají k



celkovému rozvoji lidí; tento rozvoj
ve svém společenském rozměru tvoří
část společného pozemského dobra; a
největší odpovědnost za obecné
blaho nese stát. Stát má mezi jiným
podporovat mravní chování lidí,
alespoň ve společenském životě.

b) církev a stát se liší svou
povahou a cíli

Církev obdržela od Krista apoštolský
příkaz: „Jděte tedy, získejte za
učedníky všechny národy, křtěte je
ve jménu Otce i Syna i Ducha
svatého“ (Mt 28, 19–20). Svou naukou
a svou apoštolskou činností církev
přispívá k řádnému uspořádání
časných věcí, aby pomáhaly
dosáhnout člověku jeho posledního
cíle a neodváděly ho do něj.

Prostředky, které církev používá k
naplnění svého poslání, jsou
především duchovní: hlásání
evangelia, udělování svátostí,
modlitba. Také musí používat



hmotné prostředky, úměrně k
přirozenosti jejích členů, kteří jsou
lidskými osobami (srov. Sk 4, 32–37; 1
Tim 5, 18); tyto prostředky mají být
vždy v souladu s evangeliem. Církev
navíc potřebuje nezávislost, aby
mohla ve světě uskutečňovat své
poslání, ne však nadvládu
politického či ekonomického
charakteru (srov. Katechismus, 2246;
Kompendium, 426). 6

Stát je instituce, která vyplývá z
přirozené lidské společenskosti,
jejímž cílem je obecné časné blaho
občanské společnosti; toto blaho není
pouze hmotné, nýbrž i duchovní,
protože členové společnosti jsou
osoby s tělem a duší. Společenský
pokrok vyžaduje kromě hmotných
prostředků mnohá další dobra
duchovní povahy: mír, řád,
spravedlnost, svobodu, jistotu atd.
Těchto dober lze dosáhnout pouze
prostřednictvím uplatňování
společenských ctností, jež má stát



podporovat a vést (např. veřejná
mravnost).

Rozdílnost náboženské a politické
oblasti předpokládá, že stát není
„posvátný“, ani nemá vládnout nad
svědomím lidí, neboť mravní základ
politiky se nachází mimo ní; církev
navíc nemá donucovací politickou
moc; přináležitost k ní je z
občanského hlediska dobrovolná, její
moc má duchovní charakter a
nepředepisuje žádná politická řešení.
Takovým způsobem se stát a církev
přizpůsobují vlastním funkcím, což
podporuje náboženskou a
společenskou svobodu.

Vyplývají z toho dvě důležitá práva:
právo na náboženskou svobodu, jež
spočívá v imunitě vůči nátlaku ze
strany státu v náboženských
otázkách; a právo na svobodné
jednání katolíků vůči hierarchii
časných věcí, i když s povinností řídit
se učitelským úřadem církve (srov.



Kodex kanonického práva, 227).
Církev navíc „tím, že hlásá pravdu
evangelia a osvětluje svým učením a
svědectvím věrných křesťanů
všechny oblasti lidské činnosti,
zároveň ctí a podporuje i politickou
svobodu a odpovědnost občanů“. 7

c) spolupráce církve a státu

Rozdíl mezi církví a státem
neznamená – jak již bylo řečeno –
jejich naprostou oddělenost, ani že
by církev měla omezit vlastní činnost
na soukromou a duchovní oblast.
Církev se samozřejmě „nemůže a
nesmí stavět na místo státu. Avšak
nemůže a nesmí zůstávat stranou v
zápase o spravedlnost“. 8 V tomto
smyslu má církev právo a povinnost
„učit svou společenskou nauku, bez
překážek plnit svůj úkol mezi lidmi a
posuzovat z hlediska mravního i ty
věci, které patří do oblasti politiky,
vyžadují-li to základní lidská práva
nebo spása duší“. 9



Církev tak např. může a musí
upozornit na to, že nějaký zákon je
nespravedlivý, protože je v rozporu s
přirozeným zákonem (zákony o
potratu nebo rozvodu) nebo že určité
zvyky či situace jsou nemorální,
třebaže jsou dovolené občanskou
mocí, nebo že katolíci nesmí
podporovat osoby či strany, které
usilují o cíle, jež jsou v rozporu s
Božím zákonem a tudíž i s
důstojností lidské osoby a obecným
blahem. 10

Jak církev, tak politická činnost –
kterou vykonávají ti, kteří vládnou,
prostřednictvím různých institucí
nebo stran – mají sloužit člověku, i
když z různého titulu, a „tuto službu
pro dobro všech mohou vykonávat
tím účinněji, čím lépe pěstují mezi
sebou zralou spolupráci“. 11Pokud
politické společenství (to jest
společnost ve svém celku: ti, kdo
vládnou a ti, kterým je vládnuto v
určitém státu) ignoruje církev, staví



se do rozporu se sebou samým, neboť
brání právům a povinnostem části
občanů, konkrétně věřících katolíků.

Praktické podoby regulace těchto
vztahů se mohou lišit podle
okolností: např. tomu nebude stejně
v zemích s katolickou tradicí a v
zemích, kde je zastoupení katolíků
menšinové.

Základní aspekt, na který je třeba
vždy dbát, je ochrana práva na
náboženskou svobodu. 12Dbát o úctu
k tomuto právu znamená dbát o úctu
k celému společenskému řádu. Právo
na společenskou a občanskou
svobodu v náboženských otázkách je
zdrojem a syntézou všech lidských
práv. 13

V mnoha zemích zajišťuje
náboženskou svobodu všech občanů
a náboženských skupin ústava (nebo
systém základních zákonů, které
regulují vládní systém státu); touto
cestou může také církev nalézt



dostatečnou svobodu pro plnění
svého poslání a prostor pro rozvoj
svých apoštolských iniciativ. 14

Církev se navíc, je-li to možné, snaží
uzavřít se státem dohody, obecně
nazývané konkordáty, v nichž se
sjednávají konkrétní řešení
církevních otázek spojených s cíli
státu: svoboda církve a jejích
institucí vykonávat své poslání,
úmluvy v ekonomických
záležitostech, svátky atd.

3. Úprava smíšených otázek

Existují otázky, do nichž musí církev i
stát zasahovat z pozice svých
kompetencí a cílů (tzv. smíšené
otázky), jako je výchova, manželství,
společenská komunikace, pomoc
lidem v nouzi. 15 V těchto otázkách je
spolupráce zvláště potřebná, aby
každá strana mohla plnit své poslání,
aniž by mu to ta druhá
znemožňovala. 16



a) Církvi náleží usměrňovat
manželství katolíků, i kdyby jím byla
jen jedna z osob uzavírajících
manželství; je tomu tak i proto, že
manželství je svátost a církvi přísluší
stanovovat normy pro její udělování.
Státu zase připadá řídit účinky
občanského řádu: majetkové řízení
mezi manželi atd. (srov. Kodex
kanonického práva, 1059). Stát má
povinnost přiznat katolíkům právo
na uzavření církevního manželství.

b) Výchova dětí – i v náboženských
otázkách – přísluší z přirozeného
práva rodičům; jsou to oni, kdo mají
vybrat druh výuky pro své děti a
prostředky, které tomuto cíli poslouží
(škola, katecheze atd.). 17 Tam, kde
není iniciativa rodičů a
společenských skupin dostatečná, má
stát subsidiárně vytvořit své vlastní
školy s tím, že bude vždy respektovat
právo rodičů na orientaci výchovy
svých dětí.



V tomto právu je zahrnuto, že rodiče
mohou podporovat a vést školy, v
nichž se jejich dětem dostane vhodné
výchovy; stát má mít na zřeteli
společenskou funkci těchto škol, má
je uznat a finančně podporovat. 18 A
rovněž aby jejich děti získaly ve
školách – ať už státních, nebo
nestátních – vzdělání, které bude ve
shodě s jejich náboženským
přesvědčením. 19

Státu přísluší vydávat zákony
vztahující se na výchovu, potřebné
pro obecné blaho (úrovně, stupně,
přístup všech ke vzdělání, minimální
obsah výuky potřebné pro
absolvování příslušného stupně,
uznání titulů atd.). Snaží-li se stát
vyhradit pouze pro sebe, i když
nepřímo, monopol na výchovu, je to
tyranie (srov. Kodex kanonického
práva, 797).

Církvi vždy přísluší určovat a bdít
nad vším, co se týká výuky a šíření



katolického náboženství: výchovné
programy, obsah, knihy, způsobilost
učitelů. Je to aspekt moci magisteria,
který přísluší církevní hierarchii, a
právo církve na obranu a záruku
vlastní identity a integrity její nauky.
Nikdo se proto nemůže jmenovat
učitelem katolické nauky (na
jakémkoliv školním stupni), pokud k
tomu nemá schválení od církevní
autority (srov. Kodex kanonického
práva, 804–805).

Církev má rovněž právo zřizovat svá
vlastní výuková centra (oficiálně
katolická), má právo na to, aby tato
centra byla uznána a dostalo se jim
státní podpory za stejných podmínek
jako ostatním nestátním centrům,
aniž by se kvůli tomu musely vzdát
svých katolických zásad nebo své
podřízenosti církevní autoritě (srov.
Kodex kanonického práva, 800).

c) Církev má také právo rozvíjet
sociální iniciativy v souladu s jejím



náboženským posláním (nemocnice,
sdělovací prostředky, sirotčince,
azylové domy) a právo na to, aby stát
uznal tato „katolická“ díla za stejných
podmínek jako ostatní iniciativy
tohoto typu rozvíjené soukromými
osobami (osvobození od daně,
certifikace zaměstnanců, subvence,
dobrovolnická spolupráce, možnost
získávat dary atd.).

4. Laicita a laicismus

Velké téma současnosti je rozdíl mezi
laicitou a laicismem. Laicitou se
rozumí, že stát je nezávislý na
církevních zákonech; laicismus
naopak usiluje o nezávislost politiky
na mravním řádu a na samotném
Božím plánu a má tendenci uzavřít
náboženství do čistě soukromé sféry.
Tímto způsobem porušuje právo na
náboženskou svobodu a poškozuje
společenský řád (srov. Kompendium,
572). Pravá laicita se vyhýbá dvěma
extrémům: vnucování mravní teorie,



jež by přeměnila občanskou
společnost v etický stát, 20 a odmítání
a priori mravních hodnot
pocházejících z kulturní, náboženské
a jiné oblasti, jež jsou svobodným
vlastnictvím a nesmí být řízené mocí.
21

Navíc je třeba zdůraznit, že je
klamné a nespravedlivé žádat, aby
věřící jednali v politice „jakoby Bůh
neexistoval“. Je to klamné, protože
všichni lidé jednají na základě svých
kulturních přesvědčení
(náboženských, filozofických,
politických atd.), ať už vyplývají z
nějaké náboženské víry, nebo ne;
jsou to tudíž přesvědčení, která
ovlivňují společenské chování
občanů. Je to nespravedlivé, protože
nekatolíci uplatňují svou vlastní
nauku nezávisle na jejím původu.

Jednat v politice podle vlastní víry, je-
li v souladu s důstojností lidí,
neznamená, že by politika byla



podřízená náboženství; znamená to,
že politika slouží člověku, a proto má
respektovat mravní požadavky, což
je to samé, jako říci, že má
respektovat a podporovat důstojnost
celé lidské bytosti. Uplatňovat
politickou snahu z transcendentního
důvodu také dokonale odpovídá
lidské přirozenosti, a proto tuto
snahu stimuluje a má lepší výsledky.

5. Společenský pluralismus
katolíků

Vše, co bylo řečeno, je v souladu s
legitimním pluralismem katolíků ve
společenské oblasti. Stejných
užitečných cílů lze totiž dosáhnout
různými cestami; pluralismus názorů
a jednání použitých pro dosažení
určitého společenského cíle je proto
správný. Je přirozené, když se
zastánci jednotlivých řešení snaží o
jejich legitimní provedení; nicméně
žádné řešení nemá záruku toho, že je
jedinou vhodnou alternativou – mezi



jiným proto, že politika pracuje z
velké části s možnými budoucími
věcmi: je to umění uskutečňovat
možné – a již naprosto ne, že by bylo
jedinou alternativou, která odpovídá
církevní nauce: 22 „Nikomu není
dovoleno dovolávat se církevní
autority výlučně ve prospěch svého
názoru.“ 23

V tomto smyslu mají všichni věřící, a
zvláště laici, právo na to, aby byla v
církvi uznána jejich legitimní
autonomie v řešení časných
záležitostí podle vlastního
přesvědčení a preferencí, pokud jsou
ovšem ve shodě s katolickou naukou.
A mají povinnost nezatahovat církev
do svých osobních rozhodnutí a
společenského jednání a vyhýbat se
předkládání těchto řešení jako řešení
katolických.24

Pluralismus není menší zlo, nýbrž
pozitivní prvek – stejně jako svoboda
– občanského a náboženského života.



Je lepší přijmout různost časných
záležitostí, než dosáhnout údajné
účinnosti unifikováním jednotlivých
možností na úkor osobní svobody.
Pluralismus však nesmí být
zaměňován za etický relativismus. 25

Pravý pluralismus navíc vyžaduje
soubor hodnot jako nosník
společenských vztahů.

Pluralismus je mravně přípustný,
jedná-li se o rozhodnutí zaměřená na
osobní a společenské dobro; není
však přípustný, pokud je rozhodnutí
v rozporu s přirozeným zákonem,
veřejným řádem a se základními
právy lidí (srov. Katechismus, 1901).
Zamezí-li se těmto extrémním
případům, je dobré podporovat
pluralismus v časných záležitostech
jako dobro pro osobní, společenský a
církevní život.

Enrique Colom

Základní použitá literatura



– Katechismus katolické církve, 2104–
2109; 2244–2246; 2419–2425.

– 2. vatikánský koncil, konst. 
Gaudium et spes, 74–76; dekl. 
Dignitatis humanae, 1–8; 13–14.

– Jan Pavel II., exh. ap. Christifideles
laici, 30–XII–1988, 36–44.

Doporučená literatura

–Milovat vášnivě svět. In: Rozhovory
s mons. Escrivou de Balaguer. Cesta,
Brno 2002, s. 113–123.

– Kongregace pro nauku víry, 
Doktrinální nóta o některých
otázkách týkajících se závazku a
chování katolíků v politickém životě ,
24–XI–2002.

– Kompendium sociálního učení
církve, 49–55; 60–71; 189–191; 238–
243; 377–427.

1Jan Pavel II., enc. Sollicitudo rei
socialis, 30–XII–1987, 8. Srov. Pavel



VI., ap. exh. Evangelii nuntiandi, 8–
XII–1975, 29 a 30; Jan Pavel II., 
Promluva v Pueble, III; enc. 
Redemptor hominis, 4–III–1979, 15;
Kompendium, 64 a 71.

2Srov. Pavel VI., ap. exh. Evangelii
nuntiandi, 31. Spojení lidského s
božským je velmi blízké Opus Dei:
jeho zakladatel říkal, že celý život
jeho členů je „služba s výlučně
nadpřirozenými cíli, protože Opus
Dei není, ani nikdy nebude – ani být
nemůže – časným nástrojem; je však
zároveň lidskou službou, protože
jeho členové nedělají nic jiného, než
že se snaží dosáhnout křesťanské
dokonalosti ve světě, čistě, plně
svobodným a odpovědným
působením ve všech oblastech
občanské činnosti. Obětavá služba,
která neoslabuje, ale vychovává,
zvětšuje srdce – činí ho římštějším v
tom nejhlubším smyslu toho slova – a
vede k hledání cti a dobra lidí všech
národů: aby bylo každým dnem



méně chudých, méně nevědomých,
méně duší bez víry, méně zoufalých,
méně válek, méně nejistoty, více
lásky a míru“ (sv. Josemaría, Dopis
31–V–1943, č. 1. In: Illanes, J. L.,
Ocáriz, F., Rodríguez, P., El Opus Dei
en la Iglesia . Rialp, Madrid 1993, s.
178).

3Srov. Pavel VI., ap. exh. Evangelii
nuntiandi, 9, 33–35; Kongregace pro
nauku víry, inst. Liberatis
conscientia, 23–III–1986, 23.

4Hovoříme-li o hodnotách, které
rozvíjí lidskou důstojnost,
Kompendium říká: „Úcta k legitimní
autonomii časných skutečností vede
církev k tomu, aby na sebe nebrala
zvláštní kompetence technického a
časného řádu, nebrání jí to však do
nich zasahovat, aby ukazovala, jak
jsou v různých lidských volbách tyto
hodnoty potvrzovány, nebo naopak
popírány“ (Kompendium, 197). Srov.
2. vatikánský koncil, konst. Gaudium



et spes , 36 a 42; Pavel VI., enc. 
Populorum progressio, 26–III–1967,
13; Jan Pavel II., enc. Sollicitudo rei
socialis , 41; Kompendium, 68 a 81.

52. vatikánský koncil, konst. Lumen
gentium, 36. Srov. Katechismus, 912.

6Srov. 2. vatikánský koncil, konst. 
Gaudium et spes, 76; dekl. Dignitatis
humanae, 13.

72. vatikánský koncil, konst. 
Gaudium et spes, 76.

8Benedikt XVI., enc. Deus caritas est,
25–XII–2005, 28. Srov. Benedikt XVI., 
Promluva ve Veroně, 19–X–2006.

92. vatikánský koncil, konst. 
Gaudium et spes, 76.

10Srov. tamtéž, 40 a 41.

11Tamtéž, 76. Srov. Kompendium,
425.



12Toto právo nespočívá v tom, že by
člověk měl před Bohem svobodu
zvolit jakékoliv náboženství, je totiž
jen jedno pravé náboženství a člověk
má povinnost hledat pravdu, a když
ji najde, přijmout ji (srov. 2.
vatikánský koncil, dekl. Dignitatis
humanae , 1). Právo na náboženskou
svobodu „záleží v tom, že všichni lidé
musí být prosti nátlaku jak ze strany
jednotlivců, tak ze strany
společenských skupin a jakékoli
lidské moci, takže nikdo ani nesmí
být donucován jednat v oblasti
náboženství proti svému svědomí,
ani mu nesmí být zabraňováno
jednat podle svého svědomí
soukromě i veřejně, buď sám, nebo
spolu s jinými, v náležitých
mezích“ (2. vatikánský koncil, dekl. 
Dignitatis humanae , 2).

„Úcta k právu na náboženskou
svobodu ze strany státu je znamením
úcty k ostatním základním lidským
právům, neboť je implicitním



uznáním existence řádu, který
přesahuje politický rozměr života,
řádu, který se rodí z oblasti
svobodného přihlášení se k
společenství spásy, které je dřívější
než stát“ (Jan Pavel II., Promluva, 9–
I–1989, 6). Říká se, že společenství
spásy je dřívější než stát, protože
člověk se do něj začleňuje s
výhledem na cíl, který se nachází na
vyšší úrovni než cíle politického
společenství.

13Srov. Jan Pavel II., enc. Centesimus
annus, 1–V–1991, 47.

Právo na náboženskou svobodu „je
spojeno se všemi ostatními druhy
svobod“; všechny tyto svobody ho
dokonce „vyžadují jako základ“ (Jan
Pavel II., Promluva, 23–III–91, 2).

14Srov. 2. vatikánský koncil, dekl. 
Dignitatis humanae, 13.

15Vždy, když to okolnosti umožní,
navazuje Svatý stolec diplomatické



vztahy se státy, aby tak udržel cestu
trvalého dialogu v otázkách, jež
zajímají obě strany (srov.
Kompendium, 427).

16Je proto třeba jasně říci, že „není
pravda, že by bylo v rozporu být
dobrým katolíkem a sloužit věrně
občanské společnosti. Církev a stát
nemají proč se střetávat, uplatňuje-li
zákonně každý svou vlastní autoritu,
s ohledem na poslání, které jim Bůh
svěřil. Lžou – tak je to: lžou! – ti, kdo
tvrdí opak. Právě tito lidé by v zájmu
jakési falešné svobody „laskavě“
chtěli, abychom se my katolíci vrátili
do katakomb.“ (sv. Josemaría, 
Brázda, 301).

17„Právo a povinnost vychovávat je
pro rodiče prvořadé a
nezcizitelné“ (Katechismus, 2221).
Srov. Jan Pavel II., ap. exh. Familiaris
consortio , 22–XI–1981, 36.

18Srov. Jan Pavel II., ap. exh. 
Familiaris consortio, 40.



19„Rodiče, kteří jsou jako první
odpovědni za výchovu dětí, mají
právo zvolit pro ně školu, která
odpovídá jejich přesvědčení. Toto je
základní právo. Rodiče mají v rámci
možností povinnost volit školy, které
jim mohou nejlepším způsobem
pomáhat v jejich úkolu křesťanských
vychovatelů. Veřejné orgány mají
povinnost zaručit rodičovské právo a
zajistit konkrétní podmínky k jeho
uplatňování“ (Katechismus, 2229).

20Srov. Pavel VI., ap. list Octogesima
adveniens, 14–V–1971; Jan Pavel II.,
enc. Centesimus annus, 25.

21Srov. Kongregace pro nauku víry, 
Doktrinální nóta o některých
otázkách týkajících se závazku a
chování katolíků v politickém životě ,
24–XI–2002, 6; Kompendium, 571.

22Srov. 2. vatikánský koncil, konst. 
Gaudium et spes, 75; Pavel VI., ap. list 
Octogesima adveniens, 50;
Kompendium, 417.



23Srov. tamtéž, 43.

24Srov. Rozhovory s mons. Escrivou
de Balaguer, s. 117.

25„Relativistické pojetí pluralismu
nemá nic společného s legitimní
svobodou katolických občanů zvolit
mezi politickými názory shodujícími
se s vírou a přirozeným mravním
zákonem takový názor, který na
základě osobního kritéria bude lépe
odpovídat požadavkům obecného
blaha. Politická svoboda se
nezakládá a ani se nemůže zakládat
na relativistické myšlence, podle níž
jsou všechny koncepce o dobru
člověka stejně pravdivé a mají
stejnou hodnotu, ale má se zakládat
na skutečnosti, že politické aktivity
směřují případ od případu k
naprosto konkrétní realizaci
skutečného lidského a společenského
dobra v dějinném, geografickém,
ekonomickém, technologickém a
kulturním jasně definovaném



kontextu. Pluralita orientací a řešení,
jež mají být v každém případě
mravně přípustné, vzniká právě z
konkrétnosti jednotlivých skutků a z
různosti okolností“ (Kongregace pro
nauku víry, Doktrinální nóta o
některých otázkách týkajících se
závazku a chování katolíků v
politickém životě , 24–XI–2002, 3;
Kompendium, 569 a 572).

© Fundación Studium, 2016

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/
tema-15-cirkev-a-stat/ (15.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-15-cirkev-a-stat/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-15-cirkev-a-stat/

	Téma 15 - Církev a stát
	1. Poslání církve ve světě
	2. Vztah mezi církví a státem
	3. Úprava smíšených otázek
	4. Laicita a laicismus
	5. Společenský pluralismus katolíků


