
opusdei.org

Téma 14 - Dějiny
církve

Církev nadále udržuje Kristovu
přítomnost v lidských dějinách,
povzbuzovaná Duchem svatým.
Propojení božského s lidským
se uskutečňuje v celých
dějinách církve.

15.01.2018

PDF► Dějiny církve

*****

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/skv1420180115-195529.pdf


1. Církev v dějinách 

Církev nadále udržuje Kristovu
přítomnost v lidských dějinách; je
poslušná apoštolského příkazu,
vysloveného Ježíšem před
nanebevstoupením: „Jděte tedy,
získejte za učedníky všechny národy,
křtěte je ve jménu Otce i Syna i
Ducha svatého a učte je zachovávat
všechno, co jsem vám přikázal. Hle,
já jsem s vámi po všechny dny až do
konce světa“ (Mt 28, 19–20). V
dějinách církve se proto objevuje
někdy obtížně oddělitelné prolínání
božství a lidství.

Při pohledu na dějiny církve vskutku
vidíme aspekty, jež i nevěřícího
pozorovatele překvapí:

a) jednota v čase a prostoru
(katolictví): katolická církev je po dva
tisíce let stále stejným subjektem, se
stejnou naukou a stejnými
základními prvky, jimiž jsou: jednota



víry, jednota svátostí, jednota
hierarchie (skrze apoštolskou
posloupnost); mimoto ve všech
generacích shromáždila muže a ženy
z nejrůznějších národů a kultur a
zeměpisných oblastí všech končin
světa;

b) misionářské působení: církev vždy
a všude využívala jakoukoli dějinnou
událost a jev k tomu, aby hlásala
evangelium, a to i v těch největších
protivenstvích;

c) schopnost vydávat v každé
generaci plody svatosti lidí všech
národů a stavů;

d) nápadná schopnost obnovy po
krizi, leckdy velmi vážné.



2. Křesťanský starověk (do
pádu Západořímské říše r.
476)

Od 1. století se křesťanství začalo šířit
pod vedením sv. Petra a apoštolů a
následně jejich nástupců. Dochází k
postupnému nárůstu Kristových
následovníků, především na území
římské říše: na počátku 4. století
tvořili zhruba 15% obyvatelstva říše
a byli soustředěni ve městech a ve
východní části římského státu. Nové
náboženství se však šířilo i za
hranice: do Arménie, Arábie, Etiopie,
Persie, Indie.

Římská politická moc viděla v
křesťanství hrozbu, protože
požadovalo prostor svobody ve
svědomí lidí vůči státní moci;
Kristovi následovníci museli snášet
četná pronásledování, která mnohé
dovedla k mučednictví: k poslednímu
a nejkrutějšímu pronásledování



došlo na počátku 4. století za císaře
Diokleciána a Galeria.

V roce 313 císař Konstantin I., který
byl nakloněn novému náboženství,
daroval křesťanům svobodu
vyznávat víru a zahájil politiku, která
k nim byla velmi benevolentní. Za
císaře Theodosia I. (379–395) se
křesťanství stalo oficiálním
náboženstvím římské říše. Počátkem
4. století již křesťané tvořili většinu
obyvatelstva římské říše.

Ve 4. století musela církev čelit
mohutné vnitřní krizi: ariánské
otázce. Arius, kněz z Alexandrie v
Egyptě zastával heterodoxní
(jinověrné) teorie, na jejichž základě
popíral božství Syna, který měl být
podle něj spíše prvním ze stvořených
tvorů, byť ostatním nadřazený;
ariánci rovněž popírali božství
Ducha svatého. Krize nauky, jíž často
protínaly politické zásahy
panovníků, zmítala církví po více než



šedesát let; byla vyřešena díky
prvním dvěma ekumenickým
koncilům, 1. nicejským koncilem
(325) a 1. cařihradským koncilem
(381), na nichž byl arianismus
odsouzen, bylo slavnostně
prohlášeno božství Syna ( 
consubstantialis Patri, řecky 
homoousios) a Ducha svatého a bylo
sepsáno nicejsko-cařihradské
vyznání víry (krédo). Arianismus
přežil až do 7. století, protože
ariánským misionářům se podařilo
získat pro své vyznání víry
germánské národy, které pak
pozvolna přešly ke katolictví.

V 5. století se pro změnu objevily dvě
christologické hereze, které měly
pozitivní účinek v tom, že donutily
církev prohloubit dogma a přesněji
ho vyjádřit. První herezí je
nestorianismus, nauka, která v praxi
tvrdí, že v Kristu jsou kromě dvou
přirozeností i dvě osoby; byla
odsouzena efezským koncilem (431),



který znovu potvrdil jedinečnost
Kristovy osoby; z nestoriánství
pochází syrsko-východní a
malabarské církve, doposud
oddělené od Říma. Další herezí byl
monofyzitismus, který v praxi
zastával názor, že v Kristu je pouze
jedna, a to božská přirozenost:
chalcedonský koncil (451)
monofyzitismus odsoudil a potvrdil,
že v Kristu jsou dvě přirozenosti,
božská a lidská, spojené v osobě
Slova bez směšování a bez změny
(proti nestorianismu), bez rozdělení
a bez odloučení (proti
monofyzitismu): toto jsou čtyři
chalcedonská příslovce: inconfuse,
immutabiliter, indivise,
inseparabiliter. Z monofyzitů pochází
koptské, syrsko-východní, arménské
a etiopské církve, odloučené od
katolické církve.

V prvních stoletích dějin křesťanství
dochází k velkému rozkvětu
křesťanské homiletické, teologické a



duchovní literatury: vznikají díla
církevních otců, která mají velký
význam pro rekonstrukci posvátné
tradice; na západě byli
nejvýznamnější z nich sv. Irenej z
Lyonu, sv. Hilarius z Poitiers, sv.
Ambrož z Milána, sv. Jeroným a sv.
Augustin; na východě pak sv. Atanáš,
sv. Basil, sv. Řehoř Naciánský, sv.
Řehoř z Nisy, sv. Jan Zlatoústý, sv.
Cyril Alexandrijský a sv. Cyril
Jeruzalémský.

3. Středověk (do připlutí
Kryštofa Kolumba do
Ameriky r. 1492)

V roce 476 padla Východní římská
říše, která byla napadena řadou
germánských národů, některých
ariánských, jiných pohanských.
Práce církve v následujících stoletích
spočívala v evangelizaci a přispívání
k civilizování těchto národů a
později národů slovanských,
skandinávských a maďarských. Raný



středověk (do r. 1000) byl pro
evropský kontinent bezpochyby
těžkým obdobím, a to kvůli
politickému a společenskému násilí,
kulturnímu ochuzení a
ekonomickému úpadku
zapříčiněnému neustálými invazemi
(které trvaly až do 10. století). Církvi
se podařilo postupně dovést tyto
mladé národy k nové civilizaci, jež
dosáhne svého vrcholu ve 12. až 14.
století.

V 6. století se zrodilo benediktinské
mnišství, které kolem klášterů
vytvořilo ostrovy míru, klidu, kultury
a prosperity. V 7. století mělo velký
význam misionářské působení
irských a skotských mnichů na celém
kontinentu; v 8. století to pak bylo
působení anglických benediktinů. V
tomto posledním století skončilo
období patristiky s posledními
dvěma církevními otci, sv. Janem
Damašským na východě a se sv.
Bédou Ctihodným na západě.



V 7. až 8. století se v Arábii zrodil
islám; po Mohamedově smrti jeho
následníci rozpoutali řadu
dobyvačných válek, díky nimž
vybudovali rozsáhlou říši: mezi
jiným si podmanili křesťanské
národy severní Afriky a
Pyrenejského poloostrova a oddělili
od sebe byzantský a latinsko-
germánský svět. V průběhu přibližně
300 let byli pohromou pro národy
evropského středomoří v důsledku
prakticky neustálých a
systematických vpádů, razií,
drancování a deportací.

Na konci 8. století byla oficiálně
zavedena světská moc papežství
(papežské státy), která existovala
vlastně již od konce 6. století.
Vznikla, aby nahradila mocenské
vakuum nastalé ve střední Itálii z
nezájmu císařské byzantské moci,
která formálně spravovala tuto
oblast, nebyla však schopná zajistit
správu a obranu obyvatelstva.



Papežové si časem uvědomili, že
omezená světská moc byla účinnou
zárukou nezávislosti vůči různým
politickým silám (císařům, králům,
feudálům).

O vánoční noci r. 800 byla obnovena
říše na východě (Svatá říše římská):
papež korunoval Karla Velikého v
bazilice sv. Petra; tak se zrodil
katolický stát s univerzálními
aspiracemi charakterizovaný silnou
sakralizací politické moci a složitým
propletením politiky a náboženství,
které bude trvat až do roku 1806.

V 10. století se dostalo papežství do
vážné krize kvůli zásahům
šlechtických rodin ze střední Itálie do
volby papeže (Železné století); a ještě
horší byla situace v obecném
měřítku, protože králové a feudálové
se zmocnili jmenování mnoha
církevních postů. K papežské reakci
na tuto ne příliš příkladnou situaci
došlo v 11. století prostřednictvím



gregoriánské reformy a tzv. „otázky
jmenování“, kdy se církvi podařilo
získat zpět široké pole svobody
vzhledem k politické moci.

V roce 1054 cařihradský patriarcha
Michael Kerularios provedl
definitivní odloučení Řeků od
katolické církve (Východní schizma):
to byla poslední událost v dějinách
zlomů a sporů započatých již v 5.
století a zapříčiněných v značné míře
vážnými zásahy východních
římských panovníků do života církve
(císařopapežství). Toto schizma se
týkalo všech národů spadajících pod
patriarchát a dodnes se týká Bulharů,
Rumunů, Ukrajinců, Rusů a Srbů.

Od počátku 11. století italské
námořní republiky vyrvaly
muslimům kontrolu nad
Středomořím a zastavily islámské
agrese: na konci století se růst
vojenské moci křesťanských zemí
projevil v křižáckých výpravách do



Svaté země (1096–1291). Byla to
vojenská tažení náboženského
charakteru, jež měla za cíl dobytí
nebo obranu Jeruzaléma.

Ve 13. a 14. století dosahuje
středověká civilizace svého vrcholu s
velkými teologickými a filozofickými
spisy (scholastika: sv. Albert Veliký,
sv. Tomáš Akvinský, sv. Bonaventura,
bl. Duns Scotus) a s literárními a
uměleckými díly. Pokud jde o
náboženský život, je velmi důležitý
zrod žebravých řádů (františkánů,
dominikánů apod.) na počátku 13.
století.

Střet mezi papežstvím a říší započatý
již „otázkou jmenování“ pokračoval
různými událostmi ve 12. a 13. století
a skončil oslabením obou institucí:
říše se prakticky zmenšila na
německý stát a papežství se ocitlo v
hluboké krizi: od roku 1305 až do
roku 1377 se sídelní místo papeže
přesunulo z Říma do Avignonu na



jihu Francie a krátce po návratu do
Říma v roce 1378 vypuklo velké
západní schizma: to byla velmi těžká
situace, kvůli níž se zpočátku objevili
dva papežové a později dokonce tři (s
římskou, avignonskou a pisánskou
poslušností), přičemž tehdejší
katolický svět byl zmatený a nevěděl,
kdo byl vlastně zákonným papežem.
Církev přesto dokázala tuto velmi
tvrdou zkoušku překonat a na
kostnickém koncilu (1415–1418) byla
obnovena jednota.

V roce 1453 muslimští otomanští
Turkové dobyli Cařihrad, čímž
ukončili tisíciletou historii Východní
římské říše (395–1453), a dále dobyli
Balkán, který zůstal po čtyři století
pod jejich nadvládou.

4. Novověk (do začátku Velké
francouzské revoluce r. 1789)

Novověk začíná připlutím Kryštofa
Kolomba do Ameriky, což spolu s



průzkumnými výpravami v Africe a
Asii spustilo evropskou kolonizaci
dalších částí světa. Církev využila
tohoto historického jevu k tomu, aby
šířila evangelium na
mimoevropských kontinentech:
dochází tak k vzniku misií v Kanadě
a Louisianě, ve francouzských
koloniích, ve španělské Americe, v
portugalské Brazílii, v Konžském
království, v Indii, Indočíně, Číně,
Japonsku a Filipínách. Pro
koordinaci těchto snah o šíření víry
založil Svatý stolec v roce 1622 Sacra
Congregatio de Propaganda Fide
(Kongregaci pro evangelizaci
národů).

Zatímco se katolictví šířilo do
zeměpisných oblastí, kde dosud
nikdy nebylo hlásáno evangelium,
církev na starém kontinentě
procházela těžkou krizí: náboženská
„reforma“ prosazovaná Martinem
Lutherem, Ulrichem Zwinglim a
Janem Kalvínem (zakladateli



jednotlivých protestantských církví),
spolu se schizmatem vyvolaným
anglickým králem Jindřichem VIII.
(anglikánství) vedla k odloučení
rozsáhlých oblastí od církve:
Skandinávie, Estonska a Lotyšska,
velké části Německa, Holandska,
poloviny Švýcarska, dále Skotska,
Anglie včetně příslušných
koloniálních oblastí již vlastněných
nebo dobytých později (Kanady,
Severní Ameriky, Antil, Jižní Afriky,
Austrálie, Nového Zélandu).
Protestantská reforma nese velkou
odpovědnost za rozbití tisícileté
náboženské jednoty křesťanského
západního světa a vyvolání jevu
konfesnosti, to je společenského,
politického a kulturního rozdělení
Evropy a některých jejích oblastí na
dvě území: katolické a protestantské.
Tento systém vykrystalizoval do
ustáleného výrazu cuius regio, eius et
religio [čí země, toho víra], na jehož
základě byli podřízení povinni
vyznávat náboženství panovníka.



Střet těchto dvou světů vedl k
náboženským válkám, které postihly
především Francii, germánské
území, Anglii, Skotsko a Irsko a za
ukončený ho lze považovat teprve
uzavřením Vestfálského míru (1648)
na kontinentě a kapitulací Limericku
(1692) na Britských ostrovech.

Katolická církev, třebaže
zdevastovaná krizí a odpadnutím
tolika národů v průběhu několika
málo desetiletí, dokázala nalézt
nečekanou energii, aby zareagovala
a začala provádět opravdovou
reformu: tento historický proces
dostal název protireformace, jejímž
vyvrcholením bylo slavení
tridentského koncilu (1545–1563).
Ten jasně vyhlásil některé
dogmatické pravdy zpochybněné
protestanty (soubor posvátných
spisů, svátosti, ospravedlnění,
dědičný hřích atd.) a byla rovněž
učiněna disciplinární rozhodnutí,
která církev posílila a ucelila (např.



zřízení seminářů a povinnost
biskupů sídlit v diecézi).
Protireformní hnutí mohlo také
využít činnosti mnoha náboženských
řádů založených v 16. století: jedná
se o reformní iniciativy v rámci
žebravých řádů (kapucíni, bosí
karmelitáni) či regulovaných kleriků
(jezuitů, kajetánů, paulánů atd.).
Církev vyšla z krize hluboce
zreformovaná a posílená a mohla tak
vykompenzovat ztrátu některých
evropských oblastí skutečně
univerzálním šířením
prostřednictvím misionářského díla.

V 18. století musela církev bojovat
proti dvěma nepřátelům: proti
regalismu a osvícenství. Regalismus
šel ruku v ruce s rozvojem absolutní
monarchie: vládcům evropských
států, kteří se opírali o nově vzniklou
moderní byrokracii, se podařilo
nastolit systém autokratické totální
moci a odstranit překážky, které jim
stály v cestě (středověká zřízení jako



feudální systém, církevní privilegia,
městská práva atd.). V rámci tohoto
procesu centralizace moci se katoličtí
panovníci snažili proniknout do
oblasti církevní jurisdikce s úmyslem
vytvořit církev podřízenou a
poslušnou královské moci: jev, který
má různé názvy podle států:
regalismus v Portugalsku a
Španělsku, galikanismus ve Francii,
josefinismus na Habsburském území
(Rakousko, Čechy, Slovensko,
Maďarsko, Slovinsko, Chorvatsko,
Lombardie, Toskánsko, Belgie),
jurisdikcionalismus v Neapoli a
Parmě. Tento jev vyvrcholil
vyhnáním jezuitů mnohými vládami
a výhružným nátlakem na papeže,
aby tento řád zrušil (což se stalo v
roce 1773).

Dalším nepřítelem, s nímž se církev v
18. století střetla, bylo osvícenství,
což bylo především filozofické hnutí,
které mělo velký úspěch mezi
vládnoucí třídou: jejím základem je



kulturní proud vyzdvihující rozum a
přírodu a zároveň bez rozdílu
kritizující tradici; je to velmi složitý
fenomén, který každopádně
prokazuje silné materialistické
tendence, naivní vyzdvihování vědy,
odmítání zjeveného náboženství ve
jménu deismu či bezvěrectví,
nerealistický optimismus vzhledem k
přirozené dobrotě člověka, přehnaný
antropocentrismus, utopická důvěra
v lidský pokrok, rozšířená
nevraživost vůči katolické církvi,
postoj domýšlivosti a pohrdání
minulostí a zakořeněný sklon k
zjednodušujícímu redukcionismu při
hledání vysvětlujících modelů reality.
Do značné míry v něm mají počátek
mnohé novověké ideologie, které
redukují pohled na skutečnost tím, že
vylučují ze svého chápání
nadpřirozené zjevení, spiritualitu
člověka a v konečném důsledku
touhu po hledání posledních pravd o
člověku a o Bohu.



V 18. století byly založeny první
zednářské lóže: značná část z nich
byla ve svých postojích a ve své
činnosti zjevně antikatolická.

5. Novověk (od r. 1789)

Francouzská revoluce, která začala
díky rozhodujícímu přispění nižšího
kléru, vyústila rychle v extrémní
galikanismus, způsobila schizma
ústavní církve a posléze zaujala jasně
protikřesťanský postoj (zavedení
kultu nejvyššího jsoucna, zrušení
křesťanského kalendáře atd.).
Dospělo to až ke krvavému
pronásledování církve (1791–1801):
papež Pius VI. zemřel v roce 1799
jako vězeň francouzských
revolucionářů. Když nastoupil k moci
Napoleon Bonaparte, což byl
pragmatický člověk, nastal díky
konkordátu z roku 1801 náboženský
klid; nicméně později vypukly další
neshody s papežem Piem VII. kvůli
neustálému vměšování francouzské



vlády do života církve: výsledkem
bylo uvěznění papeže Bonapartem
na zhruba pět let.

S obnovením předrevolučních
monarchií (1815) nastalo pro církev
opět období míru a klidu,
podporované též romantismem,
převládajícím myšlenkovým
proudem první poloviny 19. století.
Avšak brzy se začala rýsovat nová
ideologie zásadně orientovaná proti
katolictví: liberalismus, pokračovatel
ideálů francouzské revoluce, který se
postupně politicky etabloval a
podpořil zavedení diskriminačních či
persekučních zákonů zaměřených
proti církvi. V mnoha zemích se
liberalismus připojil k nacionalismu
a později, v druhé polovině století, se
spojil s imperialismem a
pozitivismem, což přispělo k
odkřesťanštění společnosti. Současně
se jako reakce na sociální
nespravedlnost způsobenou
liberalistickými zákony začaly rodit a



šířit ideologie, jež měly být mluvčími
požadavků tříd potlačovaných
novým ekonomickým systémem:
utopický socialismus, „vědecký“
socialismus, komunismus a
anarchismus, přičemž všechny tyto
směry spojoval projekt sociální
revoluce a skrytá filozofie
materialistického typu.

Katolictví v 19. století přišlo v téměř
všech zemích o ochranu státu, který
vůči ní navíc zaujal nepřátelský
postoj; když Italové dobyli v roce
1870 papežské státy, skončila časná
moc papeže a celý poloostrov byl
sjednocen. Církev však dokázala z
této krize vytěžit výhody, upevnila
spojení všech katolíků se Svatým
stolcem a osvobodila se od
vměšování států do interního vedení
církve, na rozdíl od situace, ke které
došlo v období konfesních monarchií
v novověku. Vyvrcholením tohoto
jevu bylo slavnostní vyhlášení
dogmatu o neomylnosti papeže 1.



vatikánským koncilem v roce 1870,
který se konal za pontifikátu Pia IX.
(1846–1878). Život církve v tomto
století se dále vyznačoval velkou
misionářskou expanzí (v Africe, Asii
a Oceánii), rozkvětem zakládání
ženských činných řeholních
kongregací a vytvořením rozsáhlého
laického apoštolátu.

Ve 20. století čelila církev četným
výzvám: Pius X. musel potlačit
modernistické teologické tendence
uvnitř samotné církve. Tyto proudy
se vyznačovaly, ve svých
nejradikálnějších projevech,
náboženským imanentismem, který
se sice držel tradičního vyznání víry,
ale ve skutečnosti ho vyprazdňoval.
Benedikt XV. se musel postavit bouři
první světové války; podařilo se mu
zachovat politiku nestrannosti mezi
oběma bojujícími stranami a
rozvinout humanitární aktivity ve
prospěch válečných zajatců a
obyvatel postižených válečnou



katastrofou. Pius XI. se postavil
totalitarismům různého druhu, které
za jeho pontifikátu více či méně
otevřeným způsobem
pronásledovaly církev:
komunistickému totalitarismu v
Sovětském svazu a ve Španělsku,
národnímu socialismu v Německu,
fašismu v Itálii, totalitarismu
inspirovanému zednářstvím v
Mexiku; tento papež navíc rozvinul
velkou podporu místního kléru a
episkopátu v misijních afrických a
asijských zemích, což později za jeho
nástupce Pia XII. umožnilo církvi
objevit se při dekolonizaci jako
domorodý, a ne cizí prvek.

Pius XII. musel čelit strašlivé zkoušce
v podobě 2. světové války, během níž
podnikl různé kroky, aby zachránil
co nejvíce Židů před národně
socialistickou perzekucí (odhaduje
se, že katolická církev zachránila
přibližně 800.000 Židů). Postupoval
realisticky a neviděl jako vhodné



vydat veřejné odsouzení, neboť to by
zhoršilo již tak těžkou situaci
katolíků, kteří byli rovněž
pronásledováni v různých oblastech
okupovaných Němci, a znemožnilo
by mu to jednat ve prospěch Židů.
Mnohé vysoce postavené osobnosti
izraelského světa po válce veřejně
uznaly velké zásluhy tohoto papeže
týkající se jejich lidu.

Jan XXIII. svolal 2. vatikánský koncil
(1962–1965), který byl zakončen
Pavlem VI. a zahájil v církvi
rozmanité pastorační období a
zdůraznil všeobecné povolání ke
svatosti, důležitost ekumenické
snahy, pozitivní aspekty moderních
dějin, rozšíření dialogu s jinými
náboženstvími a kulturou. V
následujících pokoncilních letech
procházela církev hlubokou vnitřní
krizí doktrinální a disciplinární
povahy, kterou dokázala do určité
míry překonat za pontifikátu Jana
Pavla II. (1978–2005), papeže s



neobyčejnou osobností, který dovedl
Svatý stolec na doposud neslýchanou
úroveň popularity a prestiže vně i
uvnitř katolické církve.

Carlo Pioppi

Základní použitá literatura

–Orlandis, J. Historia del cristianismo.
Rialp, Madrid 1983.

–Torresani, A. Breve storia della
Chiesa. Ares, Milano 1989.

© Fundación Studium, 2016

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

tema-14-dejiny-cirkve/ (27.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-14-dejiny-cirkve/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-14-dejiny-cirkve/

	Téma 14 - Dějiny církve
	1. Církev v dějinách
	2. Křesťanský starověk (do pádu Západořímské říše r. 476)
	3. Středověk (do připlutí Kryštofa Kolumba do Ameriky r. 1492)
	4. Novověk (do začátku Velké francouzské revoluce r. 1789)
	5. Novověk (od r. 1789)


