
opusdei.org

Téma 1 - Existence
Boha

Existuje Bůh? Zásadní otázka,
kterou si klade každý člověk.
Protože pokud Bůh existuje,
všechno se mění: život, láska,
přátelství, bolest... Následující
text odpovídá na otázku, která
je důležitá nejvíce ze všech.

12.01.2018

PDF► Existence Boha

*****

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/skv120180113-194221.pdf


Náboženský rozměr je pro lidskou
bytost charakteristický. Projevy lidské
náboženskosti, očištěné od pověry,
ukazují, že existuje Bůh Stvořitel.

1. Náboženský rozměr lidské
bytosti

Náboženský rozměr je pro lidskou
bytost charakteristický již od jejího
zrodu. Projevy lidské náboženskosti,
očištěné od pověry zapříčiněné v
konečném důsledku nevědomostí a
hříchem, vyjadřují přesvědčení, že
existuje Bůh Stvořitel, na němž závisí
svět i naše vlastní existence. Je
pravda, že mnohá období lidských
dějin provázel polyteismus, je však
rovněž pravda, že lidská
náboženskost a filosofická moudrost
ve svém nejhlubším rozměru vždy
hledala celkové vysvětlení světa a
lidského života v jednom jediném
Bohu, základu reality a naplnění naší
touhy po štěstí (srov. Katechismus,
28). 1



Přes svou rozličnost je pro všechny
umělecké, filozofické, literární a jiné
projevy kultury národů společné
uvažování o Bohu a ústředních
tématech lidské existence: o životě a
smrti, o dobru a zlu, o posledním cíli
a smyslu věcí. 2Jak tyto projevy
lidského ducha v dějinách ukazují,
lze říci, že odkaz na Boha patří k
lidské kultuře a že udává základní
rozměr společnosti a lidí.
Náboženská svoboda tudíž
představuje první ze všech práv a
hledání Boha první ze všech
povinností: všichni lidé jsou „svou
přirozeností a mravně zavázáni
přidržet se poznané pravdy.“ 3

Popírání Boha a snaha o jeho
vyloučení z kultury a společenského
života je jev poměrně nedávný,
týkající se jen některých oblastí
západního světa. Skutečnost, že velké
náboženské a existenční otazníky
zůstávají neměnné v čase, 4 vyvrací
myšlenku, že náboženství je
omezeno pouze na „dětinskou“ fázi



lidských dějin a je s rozvojem
poznání odsouzeno k vymizení.

Křesťanství přejímá vše dobré ze
zkoumání a klanění se Bohu
projevovaném v průběhu dějin v
lidské náboženskosti, zároveň však
odhaluje jeho pravý význam, tj. cestu
k jedinému a pravému Bohu, který se
zjevil v dějinách spásy předaných
izraelskému národu, Bohu, který
nám vyšel vstříc v Ježíši Kristu,
vtěleném Slově. 5

2. Od hmotných tvorů k Bohu

Lidský rozum může poznat existenci
Boha tak, že k němu dojde cestou
vycházející od stvořeného světa, to je
od hmotných tvorů a od lidské osoby.
Ačkoli tuto cestu, směřující od
přírody a činnosti lidského ducha k
Bohu, rozvinuli zvláště křesťanští
autoři, vyložili ji a prošli jí i mnozí
jiní filozofové a myslitelé rozličných
dějinných údobí a kultur.



Cesty vedoucí k poznání existence
Boha se také nazývají „důkazy“, ne
ve smyslu důkazů, jak je chápou
matematické a přírodní vědy, nýbrž
ve smyslu konvergentních
(sbíhavých) a přesvědčivých
filozofických závěrů, které je člověk
v závislosti na svém specifickém
vzdělání schopen do větší či menší
hloubky pochopit (srov. Katechismus,
31). To, že důkazy Boží existence
nelze chápat ve smyslu důkazů
používaných experimentálními
vědami, lze jednoduše vyvodit ze
skutečnosti, že Bůh není předmětem
našeho empirického poznání.

Každá cesta vedoucí k poznání
existence Boha dosahuje pouze
jednoho určitého aspektu či dimenze
absolutní reality Boha, a to v tom
specifickém filozofickém kontextu, v
němž se cesta odvíjí: „Vyjde-li se od
pohybu, vzniku, nahodilosti, řádu a
krásy světa, lze dospět k poznání
Boha, který je původcem a cílem ve



smíru“ (Katechismus, 32). Bohatství a
nezměrnost Boha jsou tak veliké, že
žádná z těchto cest nemůže sama o
sobě dospět k úplnému a osobnímu
obrazu Boha, nýbrž pouze k
některému z jeho aspektů: k
existenci, inteligenci, prozřetelnosti
atd.

V rámci tzv. kosmologických cest je
nejznámějších oněch slavných „pět
cest“ vypracovaných svatým
Tomášem Akvinským, shrnujících
velkou měrou úvahy dřívějších
filozofů. K jejich pochopení je třeba
znát některé aspekty metafyziky. 6

První dvě cesty předkládají
myšlenku, že řetězy příčin (krok od
potence k aktu, krok od účinné
(eficientní) příčiny k účinku), které
pozorujeme v přírodě, nemohou
zpětně do minulosti 7 pokračovat
nekonečně, ale musí se opírat o
nějakou prvotní hybnou sílu a
prvotní příčinu; třetí cesta vychází z
pozorování kontingence [nahodilosti]



a omezenosti přirozených jsoucen a
dospívá k závěru, že příčinou musí
být nějaké nepodmíněné a nutné
Jsoucno; čtvrtá cesta se zamýšlí nad
stupni sdílené dokonalosti ve věcech
a vede k vyvození existence zdroje
všech těchto dokonalostí; pátá cesta
pozoruje řád a účelnost ve světě,
které jsou důsledkem specifičnosti a
ustálenosti jeho zákonů, a vyvozuje z
toho existenci řídící inteligence,
která je první příčinou všeho.

Těmito a jinými analogickými
cestami se dodnes různým způsobem
zabývají četní autoři. Cesty si tudíž
zachovávají svou aktuálnost, ačkoli
je pro jejich pochopení třeba
vycházet od poznání věcí založeného
na realismu (oproti formám
ideologického myšlení) a vyvarovat
se toho, aby zredukovaly poznání
skutečnosti na pouhou empiricko-
experimentální rovinu (ontologický
redukcionismus). Pak může lidské
myšlení vystoupat od viditelných



účinků k neviditelným příčinám
(afirmace metafyzického myšlení).

Poznání Boha je také dostupné
přirozenému rozumu, neboli
spontánnímu filozofickému myšlení,
kterého je schopna každá lidská
bytost na základě osobní životní
zkušenosti: úžas nad krásou a řádem
v přírodě, vděčnost za nezasloužený
dar života, základ a příčina dobra a
lásky. Tento druh poznání je rovněž
důležitý pro pochopení toho, k
jakému subjektu se vztahují
filozofické důkazy existence Boha.
Svatý Tomáš např. zakončuje svých
pět cest společným tvrzením: „A to je
to, co všichni nazýváme Bohem“.

Svědectví Písma svatého (srov. Mdr
13, 1–9; Řím 1, 18–20; Sk 17, 22–27) a
nauka učitelského úřadu církve
potvrzují, že lidský rozum může
dospět k poznání existence Boha
Stvořitele, vyjde-li od stvořených
věcí. 8 (srov. Katechismus, 36–38).



Písmo i magisterium však zároveň
upozorňují, že hřích a špatné mravní
dispozice mohou toto poznání
ztěžovat.

3. Lidský duch ukazuje na
Boha

Lidská bytost si uvědomuje svou
výjimečnost a prvenství vůči zbytku
přírody. Ačkoli sdílí s ostatními
zvířecími druhy mnoho aspektů
svého biologického života, ve svém
sebeuvědomění poznává, že je
jedinečná: uvažuje sama o sobě, je
schopna kulturního a technického
pokroku, uvědomuje si mravnost
vlastních skutků, přesahuje svým
poznáním, vůlí a především svou
svobodou zbytek hmotného světa. 
9Konečně má lidská bytost duchovní
život přesahující hmotu, na níž je
nicméně závislá. 10Kultura a
náboženskost národů od počátku
tuto přesažnost lidské bytosti
vykládala tak, že potvrzovala její



závislost na Bohu, jehož odlesk je v
lidském životě obsažen. Židovsko-
křesťanské zjevení v souladu s tímto
přirozeným vnímáním rozumu říká,
že lidská bytost byla stvořena k
obrazu a podobě Boží (srov. Gn 1, 26–
28).

Sama lidská osoba kráčí k Bohu.
Existují cesty vedoucí k Bohu, které
vychází z vlastní životní zkušenosti:
„Svou otevřeností k pravdě a kráse,
svým smyslem pro mravní dobro,
svou svobodou a hlasem svého
svědomí, svou touhou po nekonečnu
a po štěstí se člověk ptá, zda existuje
Bůh. Tím vším vnímá známky své
nehmotné duše“ (Katechismus, 33).

Přítomnost mravního svědomí, které
schvaluje dobro, jež činíme, a
odsuzuje zlo, kterého se dopouštíme
nebo bychom se chtěli dopustit, vede
k vědomí existence svrchovaného
Dobra, s nímž jsme voláni být v
souladu, a jehož poslem je naše



svědomí. Na základě vědomí o
lidském svědomí, a aniž by znali
biblické zjevení, rozvinuli různí
myslitelé úvahu o etické dimenzi
lidského jednání, úvahu, jíž je
schopen každý člověk s ohledem na
to, že byl stvořen k obrazu Božímu.

Vedle svého svědomí si lidská bytost
také uvědomuje, že předpokladem
mravního jednání je její osobní
svoboda. Skrze uvědomění si své
svobody lidská osoba chápe, že nese
příslušnou odpovědnost za své
skutky a že existuje Někdo, komu se
má zodpovídat. Tento Někdo musí
přesahovat hmotný svět a nemůže
být podřízený, ale nadřazený
ostatním lidem, kteří jsou jako my
voláni k odpovědnosti. Zakoušení
lidské svobody a odpovědnosti vede
k poznání existence Boha, který je
ručitelem dobra a zla, je Stvořitelem,
zákonodárcem a tím, kdo odměňuje.



V současném kulturním kontextu je
často popírána pravda o lidské
svobodě, přičemž člověk je
redukován na vyvinutější zvíře,
jehož jednání je především řízeno
nesvobodnými pudy. Jindy je sídlo
duchovního života (mysl, svědomí,
duše) ztotožňováno s tělesností
mozkového orgánu a s
neurofyziologickými procesy, a tak je
popírána existence mravnosti
člověka. Na to lze odpovědět
argumenty, které z pozice rozumu a
lidského sebeuvědomění dokazují
sebepřesažnost člověka, jeho
svobodnou vůli, která jedná i v
případě jednání podmíněného
přirozeností, a dále tím, že mysl
nelze redukovat na pouhý mozek.

Mnozí dnes také spatřují důkaz Boží
neexistence v přítomnosti zla a
nespravedlnosti ve světě,
argumentujíce, že kdyby Bůh
existoval, nedopustil by to. Ve
skutečnosti je i tento vnitřní neklid a



nevyjasněná otázka „cestou“ k Bohu.
Člověk totiž vnímá zlo a
nespravedlnost jako nedostatek, jako
bolestnou a nesprávnou situaci
volající po vytouženém dobru a
spravedlnosti. Kdyby však
nejniternější struktura našeho bytí
netoužila po dobru, nespatřovali
bychom ve zlu újmu a nedostatek.

V lidské bytosti existuje přirozená
touha po pravdě, po dobru a po
štěstí, což je projev její přirozené
touhy spatřit Boha. Kdyby tato touha
neměla dojít naplnění, lidský tvor by
se proměnil v bytost, která by si
existenčně protiřečila, neboť tyto
touhy tvoří nejhlubší jádro jejího
duchovního života a důstojnosti.
Jejich přítomnost v hloubi srdce
dokazuje existenci Stvořitele
volajícího člověka k sobě
prostřednictvím naděje, jíž do něj
člověk vkládá. Jestliže
„kosmologické“ cesty nezaručují
možnost dojít k Bohu jako osobnímu



bytí 11, pak cesty „antropologické“,
které vychází od člověka a jeho
přirozených tužeb, dávají tušit, že
Bůh, na němž si uvědomujeme svou
závislost, musí být osoba schopná
milovat, osobní bytí předcházející
osobní tvory.

Písmo svaté obsahuje jasně
formulované učení o existenci
mravního zákona vepsaného Bohem
do srdce člověka (srov. Sir 15, 11–20;
Ž 19; Řím 2, 12–16). Křesťansky
inspirovaná filozofie ho pojmenovala
jako „přirozený mravní zákon“
dosažitelný lidmi všech dob a kultur.
Jeho poznání však, podobně jako v
případě existence Boha, může být
zatemněno hříchem. Učitelský úřad
církve opakovaně zdůrazňuje
existenci lidského svědomí a svobody
jako cesty k Bohu. 12



4. Popření Boha: příčiny
ateismu

Nejrůznější filozofické argumentace
užívané pro dokazování existence
Boha nemusí nezbytně vést k víře v
něj, potvrzují pouze, že taková víra je
logická. Je tomu tak z různých
důvodů: a) vedou člověka k poznání
některých filozofických rysů obrazu
Boha (dobra, inteligence atd.), mezi
nimi jeho vlastní existence – neříkají
však nic o tom, Kdo je oním osobním
bytím, na něhož se zaměřuje úkon
víry; b) víra je svobodnou odpovědí
člověka Bohu, který se zjevuje, a ne
nezbytnou filozofickou dedukcí; c)
Bůh sám je příčinou víry: je to On,
kdo se sám o sobě zjevuje a hýbe
lidským srdcem, aby se k Němu
přimklo; d) je třeba brát v potaz
zatemnění a nejistotu, jíž hřích
zraňuje lidské srdce a znesnadňuje
tak poznání existence Boha jako
odpověď víry na jeho Slovo (srov.
Katechismus, 37). Z těchto a zvláště



pak z posledně zmíněného důvodu je
vždy možné popření Boha člověkem. 
13

Ateismus se projevuje teoreticky (ve
snaze popřít Boha pozitivně,
rozumovou cestou) a prakticky
(popíráním Boha vlastním chováním,
ignorováním Boha ve svém životě).
Vyznávání pozitivního ateismu jako
důsledku racionální analýzy
vědeckého, empirického rázu je
kontraproduktivní, protože – jak již
bylo řečeno – Bůh není předmětem
vědecko-experimentálního vědění.
Pozitivní popření Boha na základě
filozofického racionalismu je možné
díky specifickým předsudečným
názorům na realitu, jež jsou téměř
vždy ideologické, zejména pak
materialistické povahy. Nesoulad
těchto názorů lze dokázat pomocí
metafyziky a realistické gnoseologie.

Rozšířenou příčinou pozitivního
ateismu je myšlenka, že přijetí Boha



je pro člověka potrestáním: kdyby
Bůh existoval, pak bychom nebyli
svobodní a nemohli bychom se ve
svém pozemském životě těšit
naprosté autonomii. Tento náhled
přehlíží skutečnost, že závislost tvorů
na Bohu se nachází v samotných
základech jejich svobody a
autonomie. 14Tedy spíše opak je
pravdou: jak ukazují dějiny národů a
naše současná kulturní epocha, je-li
popírán Bůh, je v konečném
důsledku popírán i člověk a jeho
transcendentní důstojnost.

Jiní dochází k popření Boha proto, že
se domnívají, že náboženství, a
zvláště pak křesťanství, je překážkou
lidského pokroku, protože je plodem
nevědomosti a pověry. Na tuto
námitku lze odpovědět pomocí
historických podkladů: lze dokázat
kladný vliv křesťanského zjevení na
pojetí lidské osoby a jejích práv či
dokonce na vznik a rozvoj věd.
Katolická církev vždy považovala



nevědomost, a to právem, za
překážku pravé víry. Ti, kdo popírají
Boha a vyznávají lidské
zdokonalování a pokrok, tak činí, aby
bránili imanentní vizi historického
pokroku, jejímž cílem je politická
utopie nebo čistě hmotný blahobyt;
ten však nemůže plně uspokojit
tužby lidského srdce.

Mezi příčiny ateismu, a to zvláště
ateismu praktického, je třeba
zahrnout i špatný příklad věřících,
pokud „zanedbávají náboženskou
výchovu, zkresleně podávají nauku a
mají nedostatky ve svém
náboženském, mravním a sociálním
životě; o nich platí, že pravou tvář
Boha a náboženství spíše zastírají,
než ukazují“. 15Církev po 2.
vatikánském koncilu pozitivním
způsobem stále poukazuje na
svědectví křesťanů jako na hlavní
faktor nezbytné „nové evangelizace“.
16



5. Agnosticismus a
náboženská lhostejnost

Agnosticismus, rozšířený především
v intelektuálních kruzích, hájí názor,
že lidský rozum nemůže dojít k
žádnému závěru o Bohu a jeho
existenci. Zastánci agnosticismu na
sebe ve svém osobním i
společenském životě nezřídka kladou
vysoké nároky, činí tak však bez
jakéhokoli vztahu k poslednímu cíli
ve snaze praktikovat humanismus
bez Boha. Agnostický postoj mnohdy
končí identifikací s praktickým
ateismem. O tom, kdo se snaží
stanovovat částečné cíle vlastního
běžného života bez jakéhokoli druhu
závazku, ke kterému přirozeně tíhne
poslední cíl samotných skutků, by se
dalo mimo jiné říci, že v podstatě již
určitý cíl pro svůj život zvolil, a to cíl
imanentní. Agnostický postoj si v
každém případě zaslouží úctu,
třebaže jeho zastáncům je třeba
pomoci dokázat upřímnost jejich ne-



popírání Boha, a dále aby zůstali
otevřeni možnosti uznání jeho
existence a zjevení v dějinách.

Náboženská lhostejnost – nazývaná
též „nenáboženskost“ – představuje
dnes hlavní projev nevíry a jako
takové se jí dostává stále větší
pozornosti ze strany učitelského
úřadu církve. 17Otázka Boha není
brána vážně nebo není vůbec brána
v potaz, protože je zadušena životem
zaměřeným na hmotná dobra.
Náboženská lhostejnost se vyskytuje
společně se zálibou v posvátných
věcech a jakési pseudoreligiozitě, v
níž se člověk vyžívá s mravní
bezstarostností, jakoby se jednalo o
spotřební zboží. Na to, aby člověk
setrval dlouhou dobu v náboženské
lhostejnosti, potřebuje neustálá
rozptýlení, aby nemusel řešit
nejdůležitější existenciální problémy
– smysl života a smrti, mravní
hodnotu vlastních skutků atd. –,
které odsouvá jak ze svého života,



tak z vlastního svědomí. Jelikož však
v lidském životě vždy dochází k
událostem, které jsou
„výjimečné“ (zamilovanost, otcovství
a mateřství, předčasná úmrtí, bolest,
radost atd.), není nakonec celoživotní
postoj „lhostejnosti“ obhajitelný,
protože si nelze alespoň někdy
neklást otázky o Bohu. Na základě
takovýchto existenciálně
významných událostí je třeba pomoci
lhostejnému člověku seriózně se
otevřít hledání a přijetí Boha.

6. Náboženský pluralismus: je
jen jeden pravý Bůh, který se
zjevil v Ježíši Kristu

Lidská náboženskost – která, je-li
opravdová, je cestou k poznání
jediného Boha – se vyjadřuje a
projevuje v historii a kultuře národů
rozmanitými způsoby, někdy i
formou uctívání různých zobrazení
či idejí božství. Světová náboženství,
která se upřímně snaží hledat Boha a



respektují transcendentní důstojnost
člověka, mají být respektována:
katolická církev se domnívá, že je v
nich přítomna jiskra, téměř podíl na
Boží Pravdě. 18 Při setkání s různými
světovými náboženstvími lidský
rozum navrhuje vhodné rozlišování:
rozpoznat přítomnost pověry a
nevědomosti, přítomnost
nerozumných věcí a praktik, které se
neshodují s důstojností a svobodou
lidské osoby.

Mezináboženský dialog není v
rozporu s misionářstvím a
evangelizováním. Cílem dialogu, v
němž je respektována osobní
svoboda každého jednotlivce, má být
vždy hlásání Krista. Semínka pravdy,
která nekřesťanská náboženství
mohou obsahovat, jsou skutečně
semínky Jediné Pravdy, jíž je Kristus.
Tato náboženství mají proto právo
přijmout zjevení a být přivedena k
zralosti skrze hlásání Krista, který je
cesta, pravda a život. Bůh nicméně



neodpírá spásu těm, kteří bez vlastní
viny neznají poselství evangelia a žijí
podle přirozeného mravního zákona,
jehož základ spatřují v jediném a
pravém Bohu. 19

V mezináboženském dialogu může
křesťanství postupovat tak, že ukáže,
že světová náboženství, jakožto
skutečný projev pouta s pravým a
jediným Bohem, dosáhnou svého
naplnění v křesťanství. Pouze v
Kristu zjevuje Bůh člověka
samotnému člověku, nabízí řešení na
jeho tajemství a odhaluje mu
hluboký smysl jeho tužeb. On je
jediným prostředníkem mezi Bohem
a lidmi. 20

Křesťan může vést mezináboženský
dialog s optimismem a s nadějí,
neboť ví, že každý člověk byl stvořen
k obrazu jediného a pravého Boha a
že každý, umí-li rozvažovat v tichu
svého srdce, může zaslechnout
svědectví svého vlastního svědomí,



které rovněž vede k jedinému Bohu,
zjevenému v Ježíši Kristu. „Já jsem se
proto narodil a proto jsem přišel na
svět,“ říká Ježíš před Pilátem, „abych
vydal svědectví pravdě. Každý, kdo je
z pravdy, slyší můj hlas“ (Jan 18, 37).
V tomto smyslu může křesťan hovořit
o Bohu, aniž by byl netolerantní,
protože Bůh, k jehož poznání v lidské
přirozenosti a svědomí vybízí, Bůh,
který stvořil nebe a zemi, je ten
stejný Bůh dějin spásy, který se zjevil
izraelskému národu a stal se
člověkem v Kristu. Po této cestě
kráčeli první křesťané: odmítli, aby
byl Kristus uctíván jako jeden z
mnoha bohů římského Pantheonu,
protože byli přesvědčeni o existenci
jediného a pravého Boha. Zároveň se
snažili dokázat, že Bůh viděný
filozofy jako příčina, důvod a základ
světa, byl a je ten stejný Bůh Ježíše
Krista. 21

Giuseppe Tanzella-Nitti



Základní použitá literatura

– Katechismus katolické církve, 27–
49.

– 2. vatikánský koncil, konst. 
Gaudium et spes, 4–22.

– Jan Pavel II., enc. Fides et ratio , 14–
IX–1998, 16–35.

– Benedikt XVI., enc. Spe salvi , 30–
XI–2007, 4–12.

1Srov. Jan Pavel II., enc. Fides et
ratio, 14. 9. 1998, 1.

2„Nad všemi rozdíly, které
charakterizují lidi a národy, existuje
jeden základní společný rozměr,
neboť rozličné kultury jsou ve
skutečnosti pouze různými způsoby
přístupu k otázce smyslu lidské
existence. Právě zde lze rozpoznat
zdroj úcty náležející každé kultuře a
národu: každá kultura se snaží
zamýšlet nad tajemstvím světa a



zvláště člověka; je to způsob
vyjádření transcendentní dimenze
lidského života. Srdce každé kultury
tvoří její přibližování k největšímu
tajemství ze všech: tajemství Boha.“
Jan Pavel II., Projev před OSN , New
York, 5. 10. 1995, „Magisterium“,
XVIII, 2 (1995) 730–744, č. 9.

32. vatikánský koncil, dekl. Dignitatis
humanae, 2.

4Srov. 2. vatikánský koncil, konst. 
Gaudium et spes, 10.

5Srov. Jan Pavel II., ap. list Tertio
millenio adveniente, 10. 11. 1994, 6;
enc. Fides et ratio, 2.

6Srov. sv. Tomáš Akvinský, Summa
Theologiae, I, 2, 3; Contra gentiles , I,
c. 13. Pro podrobný výklad
odkazujeme čtenáře na tyto dva texty
sv. Tomáše a jiné spisy o metafyzice
nebo přirozené teologii.



7V tomto případě nejde jen o
hledisko časové, nýbrž o bytostnou
závislost, která je simultánní.

8Srov. 1. vatikánský koncil, konst. Dei
Filius, 24. 4. 1870, DH 3004; Motu
Proprio Sacrorum Antistitum, 1. 9.
1910, DH 3538; Kongregace pro
nauku víry, inst. Donum veritatis, 24.
5. 1990; enc. Fides et ratio, 67.

9„Chápeme štěstí, ke kterému jsme
byli povoláni, a vděčně přijímáme
skutečnost, že všichni tvorové byli
stvořeni Bohem a pro Boha z ničeho
jako bytosti obdařené rozumem, jako
lidé, i když tak často tento rozum
ztrácíme, a jako bytosti nerozumné,
které se pohybují po povrchu země
nebo sídlí v jejích hlubinách nebo
brázdí nebeskou modř, některé
dokonce hledí přímo ke slunci. Ale ve
vší té nádherné různorodosti pouze
my lidé – nemluvím tu o andělech –
máme se svým Stvořitelem jedno
společné: svobodu. Můžeme Pánu



vzdávat chválu, která mu náleží
jakožto tvůrci všeho, co je, ale
můžeme mu ji i upírat“ (sv.
Josemaría, Boží přátelé, 24).

10Srov. 2. vatikánský koncil, konst. 
Gaudium et spes, 18.

11Filosofická argumentace,
vycházející z kosmologií nabízeného
tématu, je schopna ukázat, že první
Příčina je nadána inteligencí, vůlí a
že je existenčně i esenciálně naprosto
svébytná. To k zajištění její
personální povahy stačí.

12Srov. tamtéž, 17–18. Nauka o
mravním svědomí a odpovědnosti
spojené s lidskou svobodou v rámci
výkladu lidské osoby jako obrazu
Božího, byla obšírně rozvinuta
Janem Pavlem II. v encyklice 
Veritatis splendor, 6–VIII–1993, 54–64.

13Srov. 2. vatikánský koncil, konst. 
Gaudium et spes, 19–21.



14Srov. tamtéž, 36.

15Tamtéž, 19.

16Srov. tamtéž, 21; Pavel VI., enc. 
Evangelii nuntiandi, 8–XII–1975, 21;
Jan Pavel II., enc. Veritatis splendor,
93; Jan Pavel II., ap. list Novo millenio
ineunte, 6–I–2001, kap. III a IV.

17Srov. Jan Pavel II., ap. exh. 
Christifideles laici, 30–XII–1988, 34;
enc. Fides et ratio, 5.

18Srov. 2. vatikánský koncil, dekl. 
Nostra Aetate, 2.

19Srov. 2. vatikánský koncil, konst. 
Lumen gentium, 16.

20Srov. Jan Pavel II., Redemptoris
missio, 7–XII–1990, 5; Kongregace pro
nauku víry, dekl. Dominus Iesus, 6–
VIII–2000, 5; 13–15.

21Srov. Jan Pavel II., enc. Fides et
ratio, 34; Benedikt XVI., enc. Spe
salvi, 30–XI–2007, 5.



© Fundación Studium, 2016

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

tema-1-existence-boha/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-1-existence-boha/
https://opusdei.org/cs-cz/article/tema-1-existence-boha/

	Téma 1 - Existence Boha
	1. Náboženský rozměr lidské bytosti
	2. Od hmotných tvorů k Bohu
	3. Lidský duch ukazuje na Boha
	4. Popření Boha: příčiny ateismu
	5. Agnosticismus a náboženská lhostejnost
	6. Náboženský pluralismus: je jen jeden pravý Bůh, který se zjevil v Ježíši Kristu


