
opusdei.org

Slušné chování

Zdvořilost, vlídnost, slušnost a
vše, co s tím souvisí, jsou
mladšími sestrami jiných,
větších ctností. Rodina je
prostředí, kde se těmto
ctnostem dá nejlépe naučit, bez
ohledu na věk.

16.10.2017

Uvážíme-li, jak se slušné chování s
postupem doby vyvíjí a místo od
místa mění, snadno bychom mohli
dojít k závěru, že se jedná o čistě
konvenční záležitost, kterou lze
měnit nebo po libosti překračovat.



A přece se zdá, že to podstatné ve
výrazech zdvořilosti přetrvává.
Všichni jsme slyšeli věty typu: „Na
jeho chování je vidět, že je z dobré
rodiny,“ nebo: „To je slušně
vychované dítě!“ A pokud se týkaly
nás, pravděpodobně jsme se cítili
polichoceni.

Lidské ctnosti, které jsou základem
ctností nadpřirozených, tvoří
podklad zvyků a obyčejů národů, to,
čím se zpravidla rozumí slušnost a
dobré vychování.

Asi nelze říci, že by vlídnost –
vlastnost toho, kdo je milý v jednání
– byla tou nejdůležitější ctností.
Vytváří však pocit empatie,
srdečnosti, pochopení, které lze těžko
vysvětlit nebo nahradit jiným
způsobem.

Slušnost nám ukazuje cosi, bez čeho
nelze ve společnosti žít, učí nás být
humánními, civilizovanými lidmi.
Zdvořilost, vlídnost, slušnost a vše, co



s tím souvisí, jsou mladšími sestrami
jiných, větších ctností. Jejich
ojedinělost spočívá v tom, že bez nich
by bylo vzájemné soužití nepříjemné.
Ba co víc, hrubý a nezdvořilý člověk
může být v praxi stěží laskavý.

Hledět na Ježíše

V životě se nám mohlo někdy stát, že
nás poté, co jsme se nezachovali
nebo nejednali příliš dobře, napadlo:
„Co si o mně budou myslet? Proč
jsem to udělal?“ nebo: „Udělal jsem si
ostudu.“

Evangelium nám zanechalo stránku
popisující dva protichůdné přístupy,
přístup „konformisty“ tehdejší doby a
přístup hříšnice.[1] Farizej Šimon
uspořádal hostinu odpovídající
úrovni hosta, který je považován za
proroka. Nepochybně promyslel, jak
rozsadit hosty kolem stolu, jak bude
probíhat obsluha, jaké jídlo se bude
podávat a jaká témata ke konverzaci
by rád Mistru navrhl. Musel na



vlivnou společnost a na hlavního
hosta udělat dobrý dojem. Zapomněl
však na některé detaily, které Pán
postrádal.

Vidíš tuto ženu? Vešel jsem do
tvého domu. Vodu na umytí nohou
jsi mi nedal, ona však mi nohy
skropila slzami a utřela svými
vlasy. Nepolíbils mě na pozdrav,
ona však od té chvíle, co jsem
vešel, mi nepřestávala líbat nohy.
Nepomazals mi olejem hlavu, ona
však mi drahocennýmolejem
pomazala nohy[2].

Na první pohled se může zdát, že jde
o bezvýznamné maličkosti. Avšak
Ježíš, dokonalý Bůh a dokonalý
člověk, si tohoto nedostatku všimne.
Svatý Josemaría, který hluboce
rozjímal o vtělení Božího Syna, které
se projevuje také v gestech, jež
nezamilovanému oku můžou
uniknout, k této pasáži (evangelia)
říká: Ježíš Kristus přináší spásu, ale



nenarušuje přirozené lidské
chování, a učíme se od něho, že
chovat se špatně k člověku, Božímu
tvoru, stvořenému k obrazu
Božímu a podle jeho podoby, není
vůbec křesťanské (srov. Gen 1, 26).
[3]

Nalézáme zde poučení pro toho, kdo
chce posvěcovat rozličné cesty světa
a na nich i sám sebe. Tím spíše, že
sama lidská přirozenost se svými
dispozicemi a schopnostmi byla
Pánem pozvednuta.

Všechno, jakkoli malé nebo
bezvýznamné se to může zdát, může
být přivedeno k Bohu: Ať jíte, ať
pijete nebo cokoli jiného děláte,
všecko dělejte k Boží oslavě.[4]
Všechny poctivé činnosti už byly
vykoupeny, takže mohou být
všechny, jsou-li vykonávané ve
spojení s Ním, spoluvykupitelské.

Ctnosti jsou osobní, jsou spojené s
konkrétní osobou; je však nasnadě,



že člověk není „izolovaným kusem“.
Žijeme ve vztahu ke světu, v soužití s
ostatními lidmi: jsme nezávislí a
zároveň závisíme na druhých. 
Všichni si pomáháme, nebo si
škodíme. Všichni jsme články téhož
řetězu[5].

Ctnosti mají také společenskou
povahu. Neslouží osobnímu
vyniknutí, nemají živit sobectví, ale
jsou určené pro ostatní. Proč je nám s
jedněmi tak dobře a s jinými možná
méně? Možná proto, že tamten nám
naslouchá, vidíme, že nás chápe,
nedává najevo spěch, vyzařuje klid,
nevnucuje svůj názor, respektuje
nás, je diskrétní a zbytečně se
nevyptává.

Kdo umí s druhými žít, umí s nimi
vycházet, sdílet se, nabídnout pomoc,
přijímat druhé, předávat pokoj, je na
cestě stát se doopravdy ctnostným.
Ježíš nás učí, že bez některých
vlastnosti je pokojné soužití



narušeno. Snad nejlepším způsobem
projevování je ohleduplnost. A tzv.
ctnosti mezilidských vztahů jsou
předpokladem a nosníkem, do nějž
lze zasadit klenot lásky.

Ctnosti u stolu

To, že otec i matka pracují mimo
domov, je velmi časté a rozšiřuje se
to do stále více vrstev společnosti.
Pro udržení domácího rozpočtu je
zapotřebí obou platů. Kvůli pracovní
době a vzdálenostem bývá často
značně obtížné, aby se rodina sešla
celá, zvláště ve velkých městech.
Ještě štěstí – pomyslí si mnohé matky
–, že děti mohou obědvat ve škole!

Ne, že by dříve – když bylo společné
rodinné stolování jednodušší – byla
tato setkání kdovíjak slavná: děti se
někdy hádaly nebo odmítaly jíst, co
dostaly na talíř, a rodiče je
hubovali… Víceméně jako dnes:
situace se v podstatě příliš
nezměnila. Avšak dnes, stejně jako v



minulosti jde o to využít příležitosti,
které nám život nabízí, a učit se
proměňovat překážky v příležitosti k
formaci.

Kolikrát jen nás napadlo např.
proměnit každodenní večeře nebo
víkendové obědy v rodinná setkání?
Již existují studie, v nichž chlapci a
děvčata uvádí „společné rodinné
stolování“ jako činnost, která je pro
ně nejdůležitější.

Být s lidmi, kteří nás mají rádi, sdílet
se s nimi, mít u nich pochopení, je
způsob, jak se zapojovat do
společnosti a učit se dávat ostatním.
Zlepšuje to vztahy mezi členy rodiny
a poskytuje rodičům neformální
chvilky, při kterých mohou lépe
poznat své děti a předcházet
případným problémům.

Bodů výchovy, na které je třeba se
zaměřit, je mnoho: „Děkuji ti moc, že
dojdeš pro sůl.“ „Umyl sis ruce, než
sis sednul ke stolu?“ „Sedni si rovně a



nedávej si při jídle nohu přes
nohu.“ „Můžeš bratrovi pomoct
prostřít stůl (nebo z něj
sklidit).“ „Chléb se nevyhazuje.“ „Drž
tu vidličku správně.“ „Nakrájej si
maso na malé kousky a nemluv s
plnou pusou.“ „Jí se nejen ústy a
žaludkem, ale i očima, a dojídá se
všechno, co je na talíři, ať nám to
chutná, nebo ne.“ „Polévku k ústům,
ne ústa k talíři.“ „Otři si ústa, než se
napiješ, a nesrkej.“ „Když piješ,
neopírej se lokty o stůl.“

Některé pokyny se různí podle místa,
jiné – a těch je hodně – jsou
všeobecnější. Mohou znít negativně –
a také není třeba říkat je všechny a
neustále –, ale v pozitivním smyslu
vypovídají o tom, že máme brát na
druhé ohled; jsou to drobnosti, na
kterých je vidět dobré vychování,
zdvořilost, čistotnost; jsou to příklady
požadavků, jejichž opomíjení může
vadit.



Při jídle se lze naučit základním
věcem, např. kolik si mohu nandat
na talíř s ohledem na ostatní
strávníky, nejíst mimo dobu, kdy se
podává jídlo, a tak si více vážit toho,
co dostanu. Společné jídlo není jen
společenským úkonem, v tom
nejušlechtilejším a nejstriktnějším
smyslu slova je rovněž kulturou.

Mnoho autorů uvádí, že kultura je
spojena s kultem. Vzdávat Bohu
patřičný kult je součástí lidské
přirozenosti a také se stává kulturou
v podobě ritů a institucí. Jak
nádherný je způsob vzdávání chvály
Pánu, když je ritus jídla uveden
modlitbou, když prosíme o Boží
požehnání pro rodinu a dary, které
se chystáme přijmout, když jsme
vděční Pánu za chléb, který nám
každý den dává, a modlíme se za
toho, kdo ho připravil, a za ty, kteří
strádají.



Modlitba před jídlem je zvyk, který
nám pomáhá uvědomit si, že Bůh je
neustále vedle nás, že mu máme
děkovat za vše, co dostáváme, a že v
každodenním soužití máme brát
ohled na druhé.

Dbát na slušné chování

U stolu a při rodinných sešlostech se
děti připravují na život ve
společnosti. Je stále zjevnější, že
heslo „vše je dobré“ neodpovídá
realitě. Člověk, kterého obtěžuje
jakákoliv maličkost nebo o všem
diskutuje, bývá problematickým
kolegou v práci.

Ten, kdo se neumí dobře chovat na
veřejnosti, ukazuje, že si sebe i
ostatních málo váží, a na první
pohled nevzbuzuje příliš důvěry.
Umět se správně vyjadřovat,
vstupovat do rozhovoru nebo čekat,
dbát na eleganci v oblékání a v
chování, to vše patří ke
společenskému životu.



Spíše než móda, nám od nevkusu
pomůže styl. Styl a úroveň se
vyznačuje více střídmostí a
vyvážeností, schopností sladit
extrémy a rozdíly než sledováním
módy.

Styl tvoří součást naší osobnosti. Je
např. důležité naučit se vhodně
oblékat podle příležitosti. Vybrané
způsoby nespočívají ani tak v
drahém a značkovém šatníku, jako v
čistém a vyžehleném oblečení.

A to se děti učí doma, když vidí u
svých rodičů vytříbenost a jemnocit.
Není to samé zúčastnit se slavnostní
večeře, jako být s přáteli nebo s
rodinnou; není to samé chodit po
domě jen tak v pyžamu, když
vstaneme, jako si na sebe vzít župan.

Chvíle, kdy je rodina spolu – patří
sem i stolování – také umožňují
dětem vyprávět své malé příhody ze
školy a rodičům promluvit si s dětmi
a probrat s nimi jejich chování. Tyto



chvíle jsou příležitostí k sladění zálib,
k nadchnutí se pro výlet do hor nebo
pro historii nebo k zasvěcení dětí do
fascinujícího vypravěčského umění.

Můžeme plánovat výlety do přírody a
za kulturou a rozvíjet postupně
rodinnou a náboženskou nebo
vlasteneckou a kulturní tradici. Děti
se naučí nezvyšovat hlas a nekřičet, a
hlavně se cvičí v naslouchání a
zvykají si nepřerušovat nit
rozhovorů a nevnucovat svůj názor
ani si nevynucovat, co chtějí.

V rodině o sebe dbáme formou
drobností. Nechodíme špatně
oblečení a chováme se u jídla slušně.
Zvláště matky pamatují na oblíbené
jídlo toho, kdo něco slaví. U jídla
jeden druhému podá, co potřebuje a
navzájem si poslouží. Říká se: děkuji,
protože vděčnost podporuje
vzájemnou pohodu, a pohoda radost
a úsměv.



Po dobrém rodinném obědě jsme
spokojenější: nemáme jen živočišnou
radost zdravého zvířete,[6] ale i
radost z toho, že jsme se s ostatními
podělili o něco ze sebe, morálně a
osobně jsme byli obohaceni.

Chování, o kterém jsme zde hovořili,
pomáhá formovat naši duši. Obracet
se k Bohu a k ostatním. Zralý člověk
stojí pevně zakotven v realitě, a proto
je spokojený s tím, co má, a
opravdově se z toho raduje. Naučil se
respektovat druhé, být pánem své
duše a svého těla. Chová se
přirozeně, rozvážně a ukázněně. S
důvěrou vytrvá v přátelství, v práci,
v dosažení cílů, které si stanovil,
protože umí více dávat nežli
přijímat. Naučil se být velkorysý a
každé ráno vychází jako slunce – 
exultavit ut gigas ad currendam
viam – jako rek, když se do běhu
dává,[7] v blahodárném rozpoložení,
které zušlechťuje vše, čeho se dotkne.



J. M. Martín

(2012)

[1] Srov. Lk 7, 36 a násl.

[2] Lk 7, 44–46.

[3] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
73.

[4] 1 Kor 10, 31.

[5] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
76.

[6] Srov. Svatý Josemaría, Cesta, č.
659.

[7] Ž 19, 6.



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/slusne-

chovani/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/slusne-chovani/
https://opusdei.org/cs-cz/article/slusne-chovani/

	Slušné chování

