
opusdei.org

Slavnost Božího Těla,
část I.

Homilie zakladatele Opus Dei
na Slavnost Božího Těla 28.
května 1964, která byla
uveřejněna v knize Jít s
Kristem. Část první

09.06.2020

150 Dnes o svátku Božího Těla spolu
budeme rozjímat o nesmírné lásce
našeho Pána, který zůstává skrytý ve
svátostných způsobách, ale nám
připadá, jako by k nám promlouval a
učil zástupy: Jeden rozsévač vyšel
rozsévat. A jak rozséval, padla



některá (zrna) na okraj cesty; přiletěli
ptáci a sezobali je. Jiná padla na
kamenitou půdu, kde neměla mnoho
prsti; hned sice vzklíčila, protože
neležela v zemi hluboko, ale když
vyšlo slunce, spálilo je, takže uschla,
protože nezapustila kořeny. Jiná zrna
zase padla do trní: trní vzešlo a
udusilo je. Jiná však padla na dobrou
půdu a přinesla užitek: některá
stonásobný, jiná šedesátinásobný, jiná
třicetinásobný (Mt 13,3–8).

Toto podobenství je aktuální i dnes.
Božský rozsévač i dnes rozhazuje svá
semena. Také dnes se uskutečňuje
dílo vykoupení a Pán k tomu chce
použít i nás: chce, abychom my
křesťané, připravovali jeho lásce
všechny cesty této země, vyzývá nás,
abychom šířili Boží poselství slovem i
příkladem do všech končin země.
Chce od nás, aby se jeden každý z nás
stal – jakožto občan církevního i
světského společenství a věrným
plněním svých povinností – druhým



Kristem a posvěcoval práci a
povinnosti svého stavu.

Když se díváme kolem sebe a
pozorujeme tento svět, který máme
rádi, protože je Božím dílem,
všímáme si, že se toto podobenství o
rozsévači uskutečňuje: slovo Ježíše
Krista je plodné, u mnoha duší
probouzí horlivou oddanost a
věrnost. Život a práce těch, kdo
slouží Bohu, mění dějiny světa, a
dokonce i mnoho těch, kdo Pána
neznají, je přitahováno – snad
nevědomky – ideály majícími původ
v křesťanství.

Vidíme ovšem také, že část zrn padá
na neúrodnou půdu nebo mezi trní a
bodláčí: že jsou srdce, která se
uzavírají světlu víry. Mnozí přijímají
a hlásají ideály míru, smíření,
bratrství, ale dosti často jsou tyto
ideály v rozporu s jejich skutky.
Někteří lidé chtějí za každou cenu
potlačit Boží hlas, brání jeho šíření



hrubým násilím nebo poněkud méně
okázale, ale zato krutěji: lhostejností,
která znecitlivuje ducha.

Chléb věčného života.

Rád bych, abychom si při této
příležitosti uvědomili své křesťanské
poslání, abychom obrátili svůj pohled
na eucharistii, na Ježíše, který, když
byl mezi námi, řekl, že jsme jeho údy:
vos estis corpus Christi et membra de
membro (1 Kor 12,27), vy jste
Kristovo tělo a každý z vás jeho úd.
Náš Bůh se rozhodl, že bude
přebývat ve svatostánku, aby nás
živil, aby nás posiloval, aby nás
posvěcoval, aby nám pomáhal v naší
práci a v našem úsilí. Ježíš je
současně rozsévačem, semenem i
plodem setby: je to chléb věčného
života.

Tento stále obnovovaný zázrak
eucharistie má všechny
charakteristické rysy Ježíšova
způsobu jednání. Dokonalý Bůh a



dokonalý člověk, Pán nebe i země, se
nám nabízí jako pokrm tím
nejpřirozenějším a nejobyčejnějším
způsobem. A čeká na naši lásku už
skoro dva tisíce let. Je to dlouho a
není to dlouho: protože tam, kde je
láska, dny přímo letí.

Vzpomínám si v této souvislosti na
jednu galicijskou báseň z
Chvalozpěvů Alfonsa X. Moudrého.
Je to legenda o mnichovi, který ve
své prostotě prosil Pannu Marii, aby
se mohl podívat do nebe, byť i jen na
okamžik. Svatá Panna jeho přání
vyhověla a dobrý mnich byl
přenesen do ráje. Když se za chvíli
vrátil, nepoznal nikoho z obyvatel
kláštera: jeho modlitba, která mu
připadala strašně krátká, trvala tři
století. Tři století pro milující srdce
totiž neznamenají nic. Takto si já
osobně vysvětluji těch dva tisíce let
čekání našeho Pána v eucharistii. Je
to čekání Boha, který nás lidi miluje,
který nás hledá, který nás má rád



takové, jací jsme – nedokonalé,
sobecké, nestálé –, ale schopné
objevit jeho nekonečnou lásku a
zcela se mu odevzdat.

Ježíš přišel na svět z lásky, a aby nás
této lásce naučil, zůstal s námi v
eucharistii. A protože miloval svoje,
kteří byli ve světě, projevil jim lásku
až do krajnosti (Jan 13,1), těmito
slovy začíná sv. Jan své vyprávění o
tom, co se událo v předvečer
velikonoc, kdy Ježíš – jak líčí svatý
Pavel – vzal chléb, vzdal díky,
rozlámal ho a řekl: „Toto je moje tělo,
které se za vás (vydává). To čiňte na
mou památku.“ Podobně vzal po
večeři i kalich a řekl: „Tento kalich je
nová smlouva, potvrzená mou krví.
Kdykoli z něho budete pít, čiňte to na
mou památku“ (1 Kor 11,23–25).

Nový život

152 Je to prosté a zároveň slavnostní
ustanovení Nové smlouvy. Ježíš ruší
Starý zákon a zjevuje nám, že on sám



bude obsahem naší modlitby i
našeho života.

Všimněte si radosti, kterou přetéká
dnešní liturgie: naplno ať zazní
chvála, aby duše zajásala. Je to
křesťanská radost, která zpěvem
oslavuje příchod nového věku: Obětí
Nového řádu, ukončen je Starý věk.
Staré vzešlo, nové vzkvetlo. Pravda
vydala své světlo, noc se dala na útěk.

To je zázrak lásky – Toto je skutečný
chléb Božích dětí – Kristus,
jednorozený Syn věčného Otce, se
nám nabízí jako pokrm. A tentýž
Ježíš Kristus, který nás zde posiluje,
nás očekává v nebi jako své
hosty,dědice a společníky, neboť ti,
kdo se živí Kristem, zemřou sice smrtí
pozemskou a časnou, ale budou žít
věčně, protože Kristus je život
nepomíjející.

Pro křesťana, který se posiluje
nebeskou manou eucharistie, začíná
věčná blaženost už nyní. To staré



pominulo: nechme stranou všechno
zchátralé, ať je pro nás všechno nové:
srdce, slova i skutky.

Je to dobrá radostná zvěst. Je to zvěst
nová, protože k nám promlouvá o
nesmírné Lásce, o které jsme dříve
nic netušili. Je to zvěst dobrá, protože
není nic lepšího než důvěrné spojení
s Bohem, Dobrem všech dober. To je
ta dobrá radostná zvěst, protože
jistým a nepopsatelným způsobem
předjímá věčnost.

Setkání s Ježíšem ve slově a chlebě

153 Ježíš je skryt v Nejsvětější
svátosti oltářní, abychom se my s
ním mohli setkávat, aby byl naším
pokrmem, abychom s ním byli jedno.
Tím, že řekl: Beze mne nemůžete dělat
nic (Jan 15,5), neodsuzuje křesťana k
nečinnosti ani ho nenutí, aby jej
krušně a obtížně hledal. Zůstal mezi
námi a plně se nám dává k dispozici.



Když se při mši svaté
shromažďujeme před oltářem, když
se díváme na svatou hostii
vystavenou v monstranci nebo když
se jí klaníme skryté ve svatostánku,
měli bychom obnovit svou víru,
myslet na tento nový život, který se
nám dává, a být dojati Boží láskou a
něžností.

Setrvávali v apoštolském učení, v
(bratrském) společenství, v lámání
chleba a v modlitbách (Sk 2,42). Tak
nám popisuje Písmo svaté první
křesťany: jsou skrze víru apoštolů
shromážděni v dokonalé jednotě,
účastni na eucharistii, jednotni v
modlitbě: víra, chléb, slovo.

Ježíš v eucharistii je bezpečnou
zárukou své přítomnosti v našich
duších, zárukou své moci, kterou
podpírá svět, zárukou svých příslibů
vykoupení, aby lidstvo, až přijde
konec časů, věčně sídlilo v nebeském
domově, spolu s Bohem Otcem, s



Bohem Synem a Bohem Duchem
svatým: s Nejsvětější Trojicí, jediným
Bohem. To je veškerá naše víra, která
se mění ve skutky, když věříme v
Ježíše, v jeho skutečnou přítomnost
pod způsobami chleba a vína.

154 Nechápu, že by bylo možno žít
křesťansky a necítit potřebu trvalého
přátelství s Ježíšem skrze slovo a
chléb, skrze modlitbu a eucharistii.
Ale chápu naopak velmi dobře, že
během staletí chtěly generace
věřících nějak vyjádřit tuto
eucharistickou úctu: někdy
masovými pobožnostmi a veřejným
vyznáním víry, jindy v tichosti a
mlčky, v posvátném klidu chrámu
nebo v soukromí srdce.

My bychom měli především milovat
mši svatou, která by měla být
středem našeho dne. Budeme-li
dobře prožívat mši, nutně pak
budeme prožívat i celý den v
myšlenkách na Pána, budeme toužit



po tom, abychom byli stále v jeho
přítomnosti, abychom pracovali, jako
pracoval on, a milovali, jako miloval
on. Naučíme se pak děkovat Pánu za
jeho další ohleduplnost: a sice tu, že
nechce omezovat svou přítomnost
jen na sloužení mše svaté u oltáře,
ale že se rozhodl být stále ve
svatostánku ve svaté hostii.

Pro mne osobně znamenal vždy
svatostánek Betánii, tiché a klidné
místo, kde přebývá Kristus, kde mu
můžeme vypovědět všechny své
starosti, bolesti, své sny i své radosti,
a to stejně prostě a přirozeně, jako s
ním kdysi mluvili jeho přátelé Marta,
Marie a Lazar. Proto, když jsem v
nějakém městě nebo vesnici, jsem
rád, když zahlédnu, byť jen z dálky,
siluetu kostela: je to další
svatostánek, další příležitost, jak se
mohu v myšlenkách spojit se
svátostným Ježíšem.

Plody eucharistie



155 Když Pán ustanovil při poslední
večeři Nejsvětější svátost, byla tma,
což – jak říká svatý Jan Zlatoústý – 
ukazovalo na to, že čas se naplnil. Na
světě se setmělo, protože staré
obřady, dávná znamení nekonečného
Božího milosrdenství vůči lidstvu, se
pomalu začínala naplňovat,
nastávalo opravdové svítání:
přicházejí nové velikonoce.
Eucharistie byla ustanovena v noci –
připravovalo se tak ráno vzkříšení.

I my bychom měli ve svém životě
připravovat toto svítání, tento
rozbřesk. Všechno staré, škodlivé,
vše, co nenese žádný užitek –
malomyslnost, nedůvěra, smutek,
zbabělost –, to vše bychom měli
odhodit pryč. Eucharistie přináší
Božím dětem novou zvěst a měli
bychom na ni odpovídat in novitate
sensus (srov. Řím 12,2), s obnoveným
smýšlením i jednáním. Byl nám dán
nový zdroj energie, mohutný kořen
napojený na Pána. Nemůžeme použít



znovu starý kvas, máme přece Chléb
dnešní i věčný.

156 Na tento svátek se v některých
částech světa konají ve městech
procesí, při kterých křesťané
doprovázejí Pána, který skrytý v
hostii prochází po náměstích a
ulicích – stejně jako za svého
pozemského života –, vychází vstříc
těm, kdo se s ním chtějí setkat, a
jakoby náhodou potkává i ty, kdo ho
nehledají. Ježíš se tak zase objevuje
mezi svými učedníky. Jak odpovíme
na toto Mistrovo volání?

Vnější projevy lásky musí totiž
vycházet ze srdce a přerůstat ve
svědectví křesťanského jednání.
Jestliže jsme byli obnoveni přijetím
Kristova Těla, měli bychom to
projevovat i skutky. Aby naše slova
byla pravdivá, jasná, přiměřená, aby
uměla pomoci a potěšit, aby
především uměla přivádět druhé lidi
k Božímu světlu. Aby i naše skutky



byly přiměřené, rázné a správné: aby
měly ono bonus odor Christi (srov. 2
Kor 2,15), líbeznou vůni Krista, aby
připomínaly jeho způsob jednání a
života.

Průvod s eucharistií zpřítomňuje
Krista ve vesnicích i městech tohoto
světa. Ale znovu chci zdůraznit, že
tato jeho přítomnost by neměla být
záležitostí jednoho dne, neměla by to
být jen nějaká hlučná oslava, na
kterou se zase zapomene. Tento
průvod s Ježíšem nám připomíná, že
bychom ho měli objevovat i při své
všední práci. Kromě tohoto
slavnostního průvodu by měl tento
čtvrtek probíhat i jakýsi tichý a
prostý průvod všedního života
každého křesťana, člověka, žijícího
mezi lidmi, jen s tím rozdílem, že měl
to štěstí a dostal víru a božské
poslání jednat tak, aby hlásal
Ježíšovo poselství na zemi. Máme
jistě své chyby, potíže, hříchy. Ale
Bůh je stále s námi a my bychom mu



měli dovolit, aby nás používal a mohl
tak skrze nás neustále procházet
mezi lidmi.

Prosme tedy Pána, aby nám dal
eucharistického ducha, aby se naše
osobní setkání s ním projevovalo
radostí, vyrovnaností, touhou po
spravedlnosti. A umožněme druhým,
aby poznali Krista, snažme se stavět
jej na vrchol každé lidské činnosti.
Tak se splní Ježíšův slib: A já, až budu
ze země vyvýšen, potáhnu všechny k
sobě (Jan 12,32).

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

slavnost-boziho-tela-cast-i/ (27.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/slavnost-boziho-tela-cast-i/
https://opusdei.org/cs-cz/article/slavnost-boziho-tela-cast-i/

	Slavnost Božího Těla, část I.

