
opusdei.org

Klidná pozornost:
skutky duchovního
milosrdenství

Skutky duchovního
milosrdenství přicházejí na
pomoc v hladu a žízni, nahotě a
opuštěnosti, v nemoci a zajetí,
které v mnoha různých
podobách zakouší lidské srdce.

14.03.2019

Církev jako moudrá matka ví, co
potřebují její děti pro to, aby ve
zdraví a síle rostly na duchu i na těle.
Skrze skutky milosrdenství nás zve,



abychom vždy zas a znovu
objevovali, že tělo i duše našich
lidských bratří potřebuje pozornou
péči a že tuto péči dává Bůh na
starost každému z nás. „Cílem
milosrdenství je samotný lidský život
jako celek. Samotný náš „tělesný“
život hladoví a žízní, potřebuje
ošacení, bydlení a navštěvování,
jakož i důstojný pohřeb, který si
nikdo sám nemůže dát. (…). Náš
„duchovní“ život potřebuje výchovu,
nápravu, povzbuzení (útěchu).
Potřebujeme, aby nás druzí potěšili,
odpustili nám, podporovali nás a
modlili se za nás.“ 1

Budeme se nyní zabývat duchovními
skutky milosrdenství, které
přicházejí na pomoc v hladu a žízni,
nahotě a opuštěnosti, v nemoci a
zajetí, které v mnoha různých
podobách zakouší lidské srdce. Jsou
to různé formy duchovní nouze,
která postihuje nás všechny a kterou,
podíváme-li se pozorně, najdeme i ve



svém okolí. 2 Bůh očekává, že potřeby
našich bližních pohnou naším
srdcem – podobně jako jeho srdcem –
a že se i přes tíhu, kterou neseme na
vlastních bedrech, neotupí jeho
vnímavost. „Uprostřed sobectví a
lhostejnosti — hleď si každý svého!
—, si vzpomínám na silné a statné
dřevěné oslíky „běhající” po stole…
Jeden z nich sice ztratil nohu, ale
pokračoval v cestě, protože ho
podpírali ostatní.“ 3

Každodenní milosrdenství

Svatý Josemaría při jedné příležitosti
vzpomínal na radostnou a léty
potvrzenou zkušenost s křesťanskou
velkorysostí: „Znám tisíce (…)
studentů, kteří se vzdali možnosti
budovat si svůj malý soukromý svět a
odevzdali se ostatním
prostřednictvím své profesionální
činnosti, již se snaží s lidskou
dokonalostí a ve stále mladém a
radostném duchu konat ve



výchovných, zdravotnických,
sociálních a jiných dílech.“ 4 Kde je
křesťan, který je „jako vypáleným
znamením označen posláním, které
celoživotně naplňuje tak, že osvěcuje,
žehná, oživuje, pozvedá, uzdravuje a
osvobozuje,“ tam najdeme
„ošetřovatelku celou duší, učitele
celou duší, politika celou duší a
každého, kdo se radikálně rozhodl
být s druhými a pro druhé. Pokud
však někdo klade na jednu stranu
svou povinnost a na druhou stranu
svůj soukromý život, všechno mu
zešedne a začne ustavičně
vyhledávat uznání anebo hájit své
vlastní nároky“. 5 „Žádný člověk, Boží
syn, nemůže chápat svůj život jen
jako pečlivou přípravu své životní
dráhy.“ 6 Je logické, že v nás pracovní
obzory probouzí nadšení, ale aby se
toto nadšení nestalo prázdným
přeludem – „marností nad
marnost“ (Kaz 1,2) –, mělo by být
inspirováno touhou osvětlovat



rozum, zmírňovat napětí a těšit
lidská srdce.

Všichni – nejenom spisovatelé,
učitelé či odborníci na komunikaci –
se nějakým způsobem podílíme na
vytváření kultury a veřejného
mínění. Každý může svým způsobem
„poučovat neznalé“, „dávat radu
pochybujícím“, „napomínat ty, kdo
chybují“, ty, kdo se nevědomky stali
obětí povrchnosti a nejrůznějších
ideologií; kdo žízní po vědomostech,
kdo chtějí pít z pramenů lidské a
božské moudrosti; kdo neznají Krista,
„ani nepoznali krásu jeho tváře, ani
nádheru jeho učení“. 7 Snaha
prožívat víru tak, aby z ní vyzařovala
pravda; ochota komplikovat si život a
organizovat vzdělávací prostředky v
nejrůznějším prostředí; touha
vtisknout práci křesťanskou podobu,
očistit ji od zneužívání a najít v ní
nové obzory; snaha učitelů pomáhat
studentům růst; ochota předávat své
zkušenosti těm, kteří si razí cestu v



pracovním světě; ochota pomáhat a
radit kolegům v problémech;
podporovat mladé lidi, kteří váhají se
založením rodiny, protože jim v tom
brání finanční nejistota; šlechetně a s
odvahou „napomínat toho, kdo
hřeší“… Tyto a mnohé další postoje,
které dalece přesahují rámec
minimalistické etiky, vytvářejí 
každodenní milosrdenství , které Bůh
žádá po obyčejných křesťanech.

I když je bezpochyby dobré vytvářet
projekty tam, kde máme možnost
podat pomocnou ruku, bude polem
pro milosrdenství zpravidla všední
pracovní den, v němž je člověk veden
touhou pomáhat: Co bych mohl ještě
udělat? Koho ještě bych mohl
zapojit? To vše je milosrdenství, které
jedná, bez rozvrhu, bez
vypočítavosti: „Dynamické
milosrdenství, nikoli zvěcnělé a
definované substantivum, ani
adjektivum, které život trochu



zkrášlí, nýbrž sloveso – prokazované
a přijímané milosrdenství “.8

Přikrývat slabosti druhého

Tato dvě slova – prokazované a
přijímané milosrdenství – v sobě
odráží jedno z nejtypičtějších
blahoslavenství tohoto roku
milosrdenství: „Blahoslavení
milosrdní, neboť dojdou
milosrdenství“ (Mt 5,7);
milosrdenství si v nich prorazí cestu,
protože tomu, kdo prokazuje
milosrdenství, se dostane
milosrdenství z nebe. Geniální
Shakespeare to formuloval
následovně: „Milosrdenství nelze
vynutit. Snáší se z nebe jako něžný
déšť na zprahlou zem. Je dvojím
požehnáním: kdo dává, blažen jest
jak ten, kdo bere.“ 9

Milosrdným tedy Pán slibuje nejen
shovívavost a pochopení na konci
jejich dnů, ale též velkorysou míru
darů – stokrát víc (Mt 19, 29) – již v



tomto životě. Milosrdný člověk
intenzivněji vnímá, že mu Bůh
odpouští a že ho chápe, takže pak
sám s radostí odpouští a chápe druhé
i přesto, že je to pro něj někdy
bolestné, a raduje se, když vidí, jak
skrze něj Boží milosrdenství přechází
na ostatní. „Neboť pošetilá Boží věc je
moudřejší než lidé a slabá Boží věc je
silnější než lidé“ (1 Kor 1,25). Když
utápíme zlo v přívalu dobra; když se
snažíme, aby nám lidská zloba
nezatvrdila srdce; když neoplácíme
bezcitnost bezcitností; když
nezavalujeme lidi kolem sebe svými
problémy; když se snažíme ovládat
svou přecitlivělost a sebelásku,
vítězíme v „Božích bitvách (…).
Nezbývá než vzít vážně tuto
přenádhernou válku lásky, chceme-li
pro církev a pro duše doopravdy
dosáhnout vnitřního pokoje a Božího
klidu“. 10

Další ze skutků duchovního
milosrdenství spočívá v „trpělivém



snášení chyb druhých“. Nejde přitom
jen o to druhého neshazovat a
neukazovat na něj prstem: milosrdný
člověk má přikrývat slabosti druhého
(podobně jako synové Noemovi 11), i
když při tom bude cítit jejich „pach“.
Chladné milosrdenství není
milosrdenstvím. „Ovčí pach“ 12 – v
církvi jsme všichni „ovcemi i
pastýři“13 – bývá nepříjemný, ale
snášet ho a nezacpávat si přitom nos,
to je skrytá oběť, která vydává Bohu
libou vůni: bonus odor Christi. 14

„Když se postíš, pomaž si hlavu a
umyj si tvář, abys neukazoval lidem,
že se postíš, ale svému Otci, který je
ve skrytosti“ (Mt 6, 17–18).

Milosrdenství mění naši tendenci
klást na druhé příliš vysoké
požadavky a sobě povolovat. Pomáhá
nám uvědomit si, že to, co jsme
považovali u druhého za chybu, byla
jen nálepka, kterou jsme mu dali
možná na základě nějaké ojedinělé
události nebo proto, že jsme něčemu



přikládali příliš velký význam;
vynesli jsme „soud“, ale přitom jsme
neviděli druhého takového, jaký je,
protože jsme vnímali jen jeho
negativní stránky a rysy zveličené
naší sebeláskou. Boží milosrdenství
nás vede k tomu, abychom tak přísné
soudy nevynášeli, příp. je dokázali
odvolat. I zde platí moudrá věta
Tertulianova: „Kdo přestane být
neznalý, přestane nenávidět, 
desinunt odisse qui desinunt
ignorare .“15 Každodenní
milosrdenství je tedy pro nás výzvou,
abychom lidi kolem sebe (rodiče,
děti, sourozence; sousedy, kolegy v
práci…) lépe poznali a nenálepkovali
je. Když máme pro druhého
pochopení, když s ním neztrácíme
trpělivost, pomáháme mu růst.
Přehnaná zaměřenost na jeho
nedostatky v něm naopak vyvolá
napětí a sešněrovanost, takže ze sebe
bude moct jen stěží vydat to nejlepší.
Všechny naše vztahy, zvláště ty
rodinné, mají být „milosrdnou 



pastvinou“ bez paternalismu. „Každý
pečlivě kreslí a píše do života
druhého.“ 16

Milosrdenství je potřeba i proto,
abychom uměli bez záště snášet,
když s námi druzí jednají tvrdě. Není
snadné mít rád někoho, od koho se
nám dostává jen urážek a
lhostejnosti, ale „jestliže
pozdravujete jen své bratry, co tím
děláte zvláštního?“ (Mt 5,47). Pro
křesťanského ducha je příznačné
nejen vzájemné pochopení, ale též
ochota usmířit se nebo odpustit
tomu, kdo se k nám zachoval
nehezky. Upřímná snaha „odpouštět
urážky“ je jediný způsob, jak zastavit
spirálu nepochopení, téměř vždy
vytvořenou vzájemným
neporozuměním. Nejde o idealismus
naivních lidí, kteří se nesetkali s
bezcharakterností a cynismem, ale o
„Boží moc“ (1 Kor 1,18): jemný vánek,
schopný zbořit i ty nejimpozantnější
struktury.



Posláni těšit

„Buď veleben Bůh, Otec našeho Pána
Ježíše Krista, Otec milosrdenství a
Bůh veškeré útěchy. On nás těší ve
všech našich souženích, abychom
pak mohli těšit druhé v jakémkoli
soužení tou útěchou, jakou Bůh
potěšuje nás“ (2 Kor 1,3–4). Křesťan
trpí jako všichni ostatní lidé, a někdy
musí navíc snášet nepochopení a
těžkostí kvůli své věrnosti Bohu 17;
jeho utrpení se mu však zároveň
stává lehkým, protože má útěchu u
svého Otce. „Toto je tvá jistota, to je
to mořské dno, do kterého musíš
zabořit kotvu, ať už se děje, co se děje
na mořské hladině tohoto života. A
najdeš radost, sílu, optimismus,
vítězství!“ 18 Útěcha od Boha nás činí
schopnými těšit, vysílá nás do světa
těšit, protože „náš nekonečný smutek
vyléčí pouze nekonečná láska“. 19

Abychom mohli „těšit smutné“,
musíme se naučit vnímat potřeby



druhých. Někteří lidé jsou smutní,
protože zakouší „hořkost osamělosti
nebo lhostejnosti“ 20; jiní proto, že
jsou pod velkým tlakem a potřebují si
odpočinout. Potřebují, aby jim někdo
pomohl a ukázal jim, jak odpočívat,
protože se to nikdy nenaučili. Dobré
dítě Boží se má snažit napodobovat
nenápadné působení pravého
Utěšitele (V práci libý pokoji, smiřiteli
v rozbroji, rač nás v pláči utišit) 21:
starat se o druhé, aniž by si všimli, že
jim věnujeme čas, aniž by měli pocit,
že jim udělujeme audienci nebo je 
dirigujeme. „Mluvíme o postoji srdce,
které všechno prožívá s klidnou
pozorností, dovede plně před někým
stanout, aniž by přemýšlelo o tom, co
bude pak, odevzdává se každé chvíli
jako božskému daru, který je třeba
žít v plnosti.“ 22 Boží dítě kráčí
životem s hlubokým přesvědčením,
že „každý člověk je hoden našeho
odevzdání“ 23: úsměv, ochota
pomáhat, nefalšovaný zájem o druhé,



také o ty, které téměř neznáme, může
někomu změnit den a někdy i život.

Ke každému, známému i
neznámému, se bude naše
milosrdenství vycházející z modlitby
rozlévat jako „široký, klidný a
bezpečný proud“ 24: „Přimlouvat se,
žádat o něco ve prospěch druhého, je
od dob Abraháma vlastní srdci, které
je v souladu s Božím
milosrdenstvím.“ 25 Proto nás církev
vybízí, abychom „prosili Boha za živé
i mrtvé“. Jedna z radostí, které
zažijeme v nebi, bude zjištění, kolika
lidem pomohla naše třebas i kratičká
modlitba uprostřed dopravního
ruchu nebo ve veřejné dopravě,
kterou jsme se pomodlili na oplátku
za nelaskavé gesto; zjištění, že Bůh
díky naší přímluvě probudil v
někom, kdo z nějakého důvodu trpěl,
novou naději; zjištění, kolik útěchy se
dostalo živým i mrtvým díky tomu,
že jsme si na ně vzpomněli při mši



ponořeni do modlitby Ježíše k Otci v
Duchu svatém.

Končíme naši krátkou prohlídku
skutků milosrdenství, které jsou ve
skutečnosti „nekonečné, každý má
svůj osobní ráz a příběh s vlastní
tváří. Není dohromady jenom sedm
tělesných a sedm duchovních skutků.
Ty vypočítané jsou spíše jen jakýmisi
surovinami samotného života a,
dotýkají-li se jich milosrdné ruce a
ztvárňují-li je, mění se každý z nich
na řemeslný výtvor. Skutek se množí
jako chléb v koších a roste bez
omezení jako hořčičné zrnko“ 26.

Carlos Ayxelá

1 František, 3. rozjímání, Kněžská
duchovní obnova, 2–VI– 2016.

2 Kompendium Katechismu katolické
církve vypočítává sedm skutků
duchovního milosrdenství: dávat
radu pochybujícím; poučovat
neznalé; napomínat ty, kdo hřeší;



těšit zarmoucené; odpouštět urážky;
trpělivě snášet obtíže; prosit Boha za
živé i mrtvé.

3 Sv. Josemaría, Výheň, 563.

4 Sv. Josemaría, Rozhovory, 75.

5 Srov. František, ap. exh. Evangelii
gaudium (24–XI–2013), 273.

6 Sv. Josemaría, Boží přátelé , č. 76.

7 Sv. Josemaría, Jít s Kristem , č. 179.

8 František, 1. rozjímání, Kněžská
duchovní obnova, 2–VI– 2016.

9 W. Shakespeare, Kupec benátský ,
IV. 1.; srov. František, Poselství k 50.
Světovému dni sdělovacích
prostředků, 24–I–2016.

10 Sv. Josemaría, Poznámky z
rozjímání, II–1972, in: Es Cristo que
pasa, Edición crítica preparada por
Antonio Aranda, Rialp 2013, 8d.



11 Srov. Gen 9, 22–23.

12 František, Homilie, 28–III–2013.

13 Srov. Javier Echevarría, Pastýřský
list, 1–VIII–2007.

14 Srov. 2 Kor 2, 15.

15 Tertulian, Ad Nationes, 1, 1. Také
sv. Augustin se této otázce věnuje v 
In Evangelium Ioannis Tractatus , 89
a 90.

16 František, ap. exh. Amoris Laetitia
(19–III–2016), 322.

17 Žalmy jsou častým obrazem těchto
potíží věřícího člověka. Srov. např. Ž
42, 10–12; 44, 10–26; 73.

18 Via crucis, VII. zastavení, 3.

19 František, Evangelii Gaudium ,
265.

20 Sv. Josemaría, Projev v Centro
ELIS u příležitosti jeho inaugurace,



21–XI–1965, in: Josemaría Escrivá de
Balaguer y la universidad, Pamplona,
Eunsa 1993, 84.

21 Římský misál, Seslání Ducha
svatého, Hymnus Veni Sancte
Spiritus .

22 František, enc. Laudato si (24–V–
2015), 226.

23 František, Evangelii Gaudium ,
274.

24 Boží přátelé, 306.

25 Katechismus katolické církve,
2635.

26 František, 3. rozjímání, Kněžská
duchovní obnova, 2–VI– 2016. Srov. 
Mt 13, 31–32; 14, 19–20.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

https://opusdei.org/cs-cz/article/skutky-duchovniho-milosrdenstvi/


skutky-duchovniho-milosrdenstvi/
(14.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/skutky-duchovniho-milosrdenstvi/

	Klidná pozornost: skutky duchovního milosrdenství

