
opusdei.org

Sdílet vlastní
přesvědčení

Esej Ángela Rodrígueze Luñi

28.05.2019

1. Pravda a svoboda

2. Etika a politika

3. Etika a stát

4. Autonomie světských skutečností

*****

Na „Setkání pracovníků v oblasti
kultury a komunikace“ pořádaném



Italskou biskupskou konferencí v
listopadu roku 2002, Jan Pavel II.
zmínil skutečnost, že „rychlé
technologické změny vytvářejí
především v oblasti sociální
komunikace nové podmínky pro
předávání vědomostí, pro soužití
národů a pro utváření životních stylů
a mentalit. Komunikace vytváří
kulturu a kultura je předávána
prostřednictvím komunikace“. Pouto
mezi komunikací a kulturou je
jedním z hlavních důvodů, proč svět
komunikace vzbuzuje velký zájem u
lidí, kteří se zajímají o etiku.

*****

„Rychlé technologické změny vytváří
především v oblasti sociální
komunikace nové podmínky pro
předávání vědomostí, pro soužití
národů a pro utváření životních stylů
a mentalit.“ 1 Správné mravní osobní
zrání je závislé na komunikaci a
kultuře projevující se ve společensky



přijatelných životních cílech a
stylech, v zákonech a v oslavování
historických událostí a osobností,
které nejlépe odpovídají mravní
identitě společnosti.

Kultura se řídí svými vlastními
zákony, a proto jsou myšlenky – a
jimi podněcované city – poměrně
nezávislé co do trvání a vývoje. Jako
by se myšlenky poté, co se dostanou
na kulturní a komunikační rovinu,
oddělily od osoby, která je vyslovila,
a začaly žít vlastním životem a
rozvíjely se působením vlastní síly.
Síly, která je podmíněna jejich
objektivním trváním a vnitřním
dynamizmem, který se může od
původního úmyslu tvůrce myšlenek
lišit.

Každý kdo se chce podílet na
utváření společenského života podle
ducha evangelia, si proto musí na
tento niterný vztah mezi komunikací
a kulturou dávat pozor. Kdo chce



pozitivním způsobem zasahovat do
stvořeného světa a do předávání
způsobů života a pohledů na člověka,
musí myslet více na trvání a
předvídatelný vývoj myšlenek než na
původní úmysl. Útočný postoj, 
oslňující nebo ostrá odpověď může
sice protivníka umlčet, nebylo-li však
pochopeno jádro otázky, ani nebylo
vzato v potaz trvání protivníkových
myšlenek a jejich možný směr
vývoje, nepřispělo se tím
pravděpodobně ke kulturnímu růstu
a nebyla nabídnuta žádná vhodná
kulturní alternativa. Myšlenky, které
byly zavrženy, protože jejich původce
byl umlčen, tak budou ještě dlouho
žít. Jen tehdy, podaří-li se vytvořit
návrh, který uchová a překoná to
dobré a pravdivé na myšlenkách,
proti kterým bylo považováno za
správné se postavit, je možné mít
skutečný vliv na kulturu.

Pravda a svoboda



Jan Pavel II. vícekrát poukázal na to,
že ve většině problémů, které sužují
současnou kulturu, je přítomen
konflikt mezi pravdou a svobodou. 2

Na to samé poukázal Benedikt XVI.
myšlenkou relativismu.3 Člověk bývá
v pokušení reagovat na relativistické
názory poukázáním na jejich vnitřní
rozpor: kdo zastává názor, že veškerá
pravda je relativní, vyslovuje ve
skutečnosti absolutní tvrzení, a tudíž
si odporuje. To je sice pravdivá,
nicméně kulturně ne příliš účinná
kritika, protože v ní není snaha o
pochopení výchozích bodů, na nichž
relativistické uvažování stojí, a
pravděpodobně ani porozumění
problému, který se snaží vyřešit.

Z eticko-společenského hlediska
vychází relativistické názory z toho,
že současná společnost se vyznačuje
rozmanitostí životních projektů a
pojetí dobra, což člověka zdánlivě
staví před alternativu: buď upustí od
úmyslu tyto různé životní projekty



soudit, anebo se vzdá ideálu neboli
způsobu života ( modus vivendi)
vyznačujícího se tolerancí. Jinými
slovy, tolerantní způsob života nutí
člověka připustit, že všechna pojetí
života mají stejnou hodnotu nebo
přinejmenším stejné právo na
existenci a že kdo to neuznává, je
eticko-společenským
fundamentalistou.

Tato rozumová úvaha je poměrně
zrádná, ale tváří se pravdivě. Její
silnou stránkou je totiž jeden
nepopiratelný fakt, a sice že vždy byli
a jsou lidé, kteří ve jménu pravdy
násilně utiskují svobodu lidí i
národů. Pro správné pochopení
evangelijního poselství je tedy třeba
vyhýbat se slovům, argumentaci či
postojům vzbuzujícím domněnku, že
křesťan, který žije v souladu se svou
vírou, obětuje svobodu ve jménu
pravdy. Pokud by k takové domněnce
třebas i neúmyslně došlo, přispělo by
to k posílení základního předpokladu



relativismu, tj. myšlenky, že
přinejmenším v praxi je láska k
pravdě neslučitelná s láskou ke
svobodě.

Sdílení křesťanského přesvědčení a
etických myšlenek musí nejen slovy,
ale i skutky dokazovat, že mezi
pravdou a svobodou existuje
skutečný soulad. To na jednu stranu
vyžaduje hluboké přesvědčení o
hodnotě a významu osobní svobody,
a na druhou stranu pečlivé
rozlišování mezi oblastí etickou a
oblastí politicko-právní. V oblasti
etické směřují veškeré výzvy autority
ke svobodě, v oblasti politicko-právní
mohou být legitimně použity
donucovací prostředky.

Etika a politika

V etických otázkách se svědomí
otevírá pravdě, která má evidentní
normativní moc nad osobními
rozhodnutími. Ve hře je vztah mezi
osobním svědomím a pojetím



lidského dobra spojovaného někdy s
náboženskými principy. Oblast práva
a politiky se zase týká vztahů mezi
lidmi nebo mezi lidmi a institucemi,
které, jsou-li regulované zákony,
podléhají donucovací moci, kterou
stát a jeho představitelé mohou
legitimně používat.

Tyto dvě oblasti – etika a politika –
jsou úzce spojené a často se vyvíjejí
paralelně. Např. úmyslná vražda je
těžkým mravním proviněním a
zároveň trestným činem, za který má
stát povinnost viníka stíhat a trestat.
Přesto se od sebe obě oblasti i v
tomto případě výrazně liší.
Podívejme se např. na otázku
odpuštění. Jedna věc je odpuštění
mravní viny a něco zcela jiného
prominutí zločinu. Je dobré, když
příbuzní zavražděné osoby viníkovi
křesťansky odpustí, je však
nepřípustné, aby se stát systematicky
řídil politikou beztrestnosti úmyslné
vraždy. Tvrdit opak by bylo



ideologickým zneužíváním obecného
dobra nebo těžkým proviněním proti
němu.

Tyto rozdíly vyžadují rozlišování
mezi etickou a politickou rovinou v
tom, co se týká morální pravdy
evangelia. Aby se zabránilo chybným
interpretacím, je třeba dodat
poselstvím, která mají mravní
povahu, etický základ a výslovně
uvést, že taková pravda se nesnaží
prosazovat politickou donucovací
mocí. To je slučitelné s tím, že u
jiných druhů etických pravd může
existovat eticko-politická či eticko-
právní dimenze. V takových
případech bude navíc zapotřebí
doložit konkrétní politickou nebo
právní oprávněnost, čili dokázat
nejen to, že dané chování je mravně
špatné, ale také to, že existují
konkrétní důvody pro to, aby stát
takové chování zakázal a trestal. Tyto
důvody nejsou totožné s důvody
etickými, protože posláním státu



není stíhat za mravní vinu, ale
podporovat a chránit obecné dobro a
předcházet a trestat takové chování,
které ho poškozuje (tj. ohrožuje
bezpečnost, svobodu a práva
druhých, obecně prospěšné instituce
jako je rodina atd.).

Etika a stát

Někdy samozřejmě může dojít k
tomu, že stát schválí nespravedlivé
zákony. Občan s citlivým svědomím
by měl mít v takových případech
možnost svobodně je kritizovat. 2.
vatikánský koncil jasně potvrdil
právo a povinnost církve „posuzovat
z hlediska mravního i ty věci, které
patří do oblasti politiky, vyžadují-li to
základní práva lidské osoby nebo
spása duší“. 4

V těchto případech je důležité umět
poskytnout chybné legislativě
kulturně účinnou odpověď. Není to
jednoduchý úkol, protože je třeba jít
nad rámec sporných protikladů a



přijmout tu část pravdy, kterou
opoziční strana má. Musí-li svědomí
kritizovat jednání státu, je při tom
nutné projevit jemnocit vůči
hodnotám demokratických institucí.
Neměla by tím však být zastřena
bolestná skutečnost, že kroky nějaké
konkrétní instituce byly
nespravedlivé.

Pevnost etických principů musí být –
a také se jevit – slučitelná s vědomím,
že uskutečňování osobního a
společenského dobra v určitém
historickém, geografickém a
kulturním kontextu se vyznačuje
zčásti nepřekonatelnou závislostí na
okolnostech. Je běžné, že pro otázky
praktického rázu neexistuje jednotné
řešení. Dokonce i rozhodnutí církve
týkající se věcí, které nejsou
nezbytně nutné, je podmíněno
okolnostmi. Týká se totiž skutečnosti,
která je závislá na časově se
měnících okolnostech. Je tedy nutné
učit se chápat, že u tohoto druhu



rozhodnutí mají pouze neodvolatelné
principy trvalý charakter. 5 Nikdo
nemůže chtít vnucovat ve světských
záležitostech dogmata, ta neexistují .6

To neznamená, že na tomto světě je
vše nahodilé či diskutabilní; jde spíše
o to jasně chápat, že v lidských
záležitostech mohou mít pravdu i
druzí lidé: vyjadřují se ke stejné otázce
jako ty, ale vidí ji z odlišného hlediska,
v jiném světle, v jiných souvislostech a
s důrazem na něco jiného. — Pouze ve
víře a v morálce je jedno
neoddiskutovatelné kritérium:
kritérium naší Matky církve .7

Autonomie světských skutečností

Může se nicméně stát, že se
křesťanské učení o určité eticko-
sociální otázce shoduje s teorií,
kterou zastávají všichni nebo velká
část občanů, kteří jsou legitimními
členy určité politické strany. V
takových případech může nastat
nechtěná a nelehká situace, kdy se



může zdát, že křesťané či dokonce
církev hlásáním své nauky podporují
určitou politickou stranu a nevěnují
se výlučně hlásání evangelijního
poselství.

Toto nedorozumění může zavdat
příčinu k obviňování z vměšování se
do záležitostí státu nebo z neúcty
vůči němu. Ať už by k takovému
obviňování vedly politické důvody,
nebo špatné úmysly, nesmí se na to v
úsilí o utváření kultury podle ducha
evangelia zapomínat a je třeba se
snažit pokojně objasnit vše, co by
mohlo těmto výtkám dodat zdání
pravdy. Na místě je dvojí úvaha:

První úvaha se týká toho, že všichni
občané, i ti, kteří jsou členy nějakého
zákonodárného orgánu nebo
politické strany, mají právo a
povinnost podporovat ta řešení, jež
ve svém svědomí považují za
prospěšná pro dobro vlastní země, a
je-li to možné, své přesvědčení i



odůvodnit. Každý může svobodně
nahlížet do odborných knih, které
považuje za důvěryhodné, a radit se
s kým chce. Může-li se občan
inspirovat určitou politickou nebo
ekonomickou teorií, může tak učinit i
v případě sociální nauky církve.
Politická řešení se poměřují svou
vnitřní hodnotou a důvody, které je
ospravedlňují. Zpochybňovat
prameny, z kterých občané čerpají,
aby si utvořili svůj názor, znamená
nerespektovat autonomii jejich
svědomí. Dovedeno ad absurdum by
to znamenalo, že kdyby např. stát
chtěl zdůraznit svůj nekonfesní
charakter, musel by prosazovat to, co
církev odsuzuje, např. otroctví.

Druhá úvaha se týká toho, že je třeba
jasně chápat rozdíl mezi posláním
státu a církve. Benedikt XVI. v tomto
ohledu pronesl velmi přínosná slova.
Rozdíl mezi tím, co je císařovo a co
Boží a následná autonomie světských
záležitostí patří k základní struktuře



křesťanství. 8 Úkolem státu je ptát se,
jak vykonávat spravedlnost tady a
teď; sociální nauka církve v této
oblasti nabízí svou pomoc, která
„nechce na církev přenášet
pravomoci státu. Jejím záměrem
není ani to, aby ukládala těm, kdo
nesdílejí víru, názory a způsoby
jednání, které k víře patří“. 9

Zmíněná nauka argumentuje na
základě rozumu a přirozeného práva
a uznává, že budování spravedlivého
uspořádání společenského života je
úkol politiky a „nemůže být
bezprostřední úlohou církve. Protože
to však je zároveň prvořadý lidský
úkol, církev má povinnost
prostřednictvím očišťování rozumu a
etické formace poskytovat svůj
vlastní příspěvek k tomu, aby se
požadavky spravedlnosti stávaly
srozumitelnými a politicky
uskutečnitelnými. Církev nemůže a
nesmí vzít do svých rukou politický
boj, aby tak budovala tu



nejspravedlivější možnou lidskou
společnost. Nemůže a nesmí se
postavit na místo státu. Zároveň ale
nemůže a nesmí zůstat pouze na
okraji usilování o spravedlnost. Do
tohoto usilování se musí zapojovat
prostřednictvím racionální
argumentace a musí probouzet
duchovní síly, bez nichž by se
spravedlnost, která vždy vyžaduje
odříkání, nemohla prosadit ani se
rozvíjet“. 10

 Uskutečňování spravedlnosti je bod,
v němž se víra a politika sbližují.
Proto je třeba bedlivě dbát na to, aby
si nikdo, byť v dobré víře, nemyslel,
že křesťanská víra se ztotožňuje s
některou z politických stran, které
existují ve společnosti. Křesťanská
víra má jistě co říct různým
politickým kulturám lidí a národů,
víra však předpokládá svobodu a
touží po svobodě, která musí být
milována slovy i skutky.



1 Jan Pavel II., Promluva k Italskému
národnímu kongresu pracovníků v
oblasti kultury a komunikace, 9–XI–
2002.

2 Srov. např. enc. Redemptor hominis,
4-III-1979, č. 12; enc. Centesimus
annus, 1-V-1991, č. 4, 17 a 46; enc. 
Veritatis splendor , 6-VIII-1993, č. 34,
84, 87 a 88; enc. Fides et ratio , 14-
IX-1998, č. 90.

3 Srov. např.: Projev na diecézním
symposiu o rodině v Římě na téma
„Rodina a křesťanská komunita:
formace a předávání víry”, 7-VI-2005;
Promluva k diplomatickému sboru,
akreditovanému u Svatého stolce, 8-
I-2007; Promluva k pařížské delegaci
„Académie des Sciences Morales et
Politiques“, 10-II-2007; Inaugurační
projev na V. Latinskoamerické
biskupské konferenci, 13-V-2007.

4 2. vatikánský koncil, past. konst. 
Gaudium et spes, č. 76.



5 Srov. Benedikt XVI., Promluva k
členům Římské kurie, 22–XII–2005.

6 Rozhovory, 77.

7 Brázda, 275.

8 Srov. Benedikt XVI., enc. Deus
caritas est, 25–XII–2005, č. 28.

9 Tamtéž.

10 Tamtéž.

D. Ángel Rodríguez Luño

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/sdilet-

vlastni-presvedceni/ (18.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/sdilet-vlastni-presvedceni/
https://opusdei.org/cs-cz/article/sdilet-vlastni-presvedceni/

	Sdílet vlastní přesvědčení

