
opusdei.org

Scott Hahn: „Nový
zákon byl svátostí
dříve, než se stal
písemností“

Scott Hahn, známý teolog a
biblista, se v rozhovoru s
časopisem Omnes zamýšlí nad
ústředním významem Bible v
životě křesťanů a jejím
propojením s liturgií.
Zdůrazňuje význam
ekumenického dialogu a výzvu
ke znovuobjevení
eucharistického zázraku, klíči k
živé a autentické víře.



17.05.2025

Scott Hahn je v současnosti jedním z
nejčtenějších autorů zabývajících se
spiritualitou a teologií. Jeho konverze
ke katolicismu, před téměř 40 lety,
kdy byl protestantským pastorem,
znamenala v jeho životě zlom a díky
ní veškeré jeho předchozí studium a
úvahy nabyly v katolické církvi
nového a plného významu a
umožnily mu budovat mosty mezi
různými křesťanskými tradicemi.
Hahn, profesor biblické teologie a
nové evangelizace na Františkánské
univerzitě ve Steubenville v Ohiu
(USA) je přední biblický teolog a
katolický apologeta s mezinárodním
renomé. Jeho hluboká znalost Písma
a schopnost přístupným způsobem
zprostředkovat složité teologické
pravdy jsou dvě hlavní
charakteristiky, které se projevují v
jeho výuce a v mnoha jeho knihách,



k nimž patří například tituly „Řím,
sladký domov“, „Beránkova večeře“,
„Porozumění Písmu“ nebo „Stručný
průvodce četbou Bible“.

Při nedávné návštěvě Říma, kde na
Papežské univerzitě Svatého Kříže
probíhal kurz na téma „Svatost v
Písmu“, měl Omnes příležitost s ním
udělat rozhovor. Profesor Hahn se v
něm poděluje o zásadní pohledy na
význam Bible v životě katolíků a
zdůrazňuje, že „neznalost Písma je
neznalostí Krista“. Klade důraz na
vnitřní souvislost mezi Písmem
svatým a liturgií a vysvětluje, že
Nový zákon, než se stal písemností,
byl nejprve svátostí.

Americký teolog se věnuje také
ekumenickému dialogu a konstatuje,
že katolíci a protestanti mají více
podobností než rozdílů, a poukazuje
na to, jak mohou katolíci znovu
objevit a praktikovat ústní modlitbu
a každodenní četbu Bible. Jeho



pohled na eucharistii jako reálnou
přítomnost Krista a výzva k 
„eucharistickému úžasu“ jsou
odrazem jeho hluboké víry a
oddanosti apoštolskému učení.

Jaká je základní úloha Bible pro
katolíka? Jak ji můžeme lépe
chápat a každodenně žít?

Myslím, že pro všechny katolíky je
velmi důležité pochopit pravdu,
kterou vyjádřil svatý Jeroným: 
„Neznalost Písma je neznalostí
Krista.“ Chceme poznat Krista,
následovat ho a podřídit svůj život,
svou práci a svou rodinu jeho vládě.
Jak to však můžeme udělat, když ho
neznáme skrze jeho Slovo?

Bible je rozsáhlá kniha, má celkem
73 svazků. Svůj život, jak profesní,
tak osobní, jsem zasvětil jejímu
zanícenému studiu. Zdá se to
neuskutečnitelné, ano, a není to
snadné. Proto bych rád lidi
povzbudil, aby četli evangelia každý



den, i kdyby to měla být jen kapitola
nebo její půlka. Poznejte Pána Ježíše
Krista osobně; nasměruje to nejen
vaši modlitbu, ale vrhne to i světlo na
vaše manželství, rodinu, přátelství a
práci.

Řekl bych toto: Když katolíci začnou
číst Písmo, objeví mimořádnou a
opravdu praktickou milost. Mohu se
také podělit o to, že když jsem
uvažoval o své konverzi ke
katolicismu, spřátelil jsem se s
profesorem politologie.

Zjistil jsem, že v zadní kapse nosí
Nový zákon, a zeptal jsem se ho: 
„Proč to tak děláš?“ Odpověděl:
„Abych si mohl číst evangelia a také
Pavlovy listy.“ Ze zvědavosti jsem se
ho zeptal, kde se to naučil. Řekl mi,
že ve své práci, v Opus Dei. Požádal
jsem ho, aby mi řekl víc. Když mi
vysvětlil, že svatý Josemaría Escrivá
nejenže četl evangelia, ale
povzbuzoval k tomu i ostatní - nejen



duchovní nebo učitele, ale i obyčejné
pracovníky - uvědomil jsem si: „Při
konverzi ke katolicismu jsem zjistil, že
v Izraeli existuje kmen, který je mým
kmenem, a tím je Opus Dei“.

Jaký význam má vztah mezi Biblí a
liturgií a jak nám toto spojení
může pomoci prožívat hlubší víru
při eucharistických slavnostech?

Když jsem na vysoké škole a později
při doktorském studiu studoval
Písmo, objevil jsem něco
fascinujícího: Písmo svaté, neboli
Bible, jak ji nazýváme, je vlastně
liturgický dokument. Od počátku
bylo sestaveno tak, aby se četlo při
liturgii.

Při pozorném čtení si uvědomíme, že
nás vždy přivádí zpět k adoraci, k
oběti, ke kněžím, kteří vedou Boží lid,
lid, jehož pravou identitou je být jeho
rodinou. Když jsem se do ní ponořil
hlouběji, uvědomil jsem si něco
šokujícího: já, protestantský,



evangelický, presbyteriánský pastor,
jsem chtěl být křesťanem Nového
zákona. Ale když jsem ho studoval,
zjistil jsem, že Ježíš používá výraz
„Nový zákon“ pouze jedenkrát.

A kdy to dělá? Ne v Horském kázání,
ale ve večeřadle na Zelený čtvrtek. V
Lukášovi 22,20 bere kalich a říká: 
„Tento kalich je nová smlouva
(zpečetěná) mou krví“, řecky kyne
diatheke, Nový zákon, „která se za
vás prolévá“. A pak neříká: „To
zapište na mou památku“, ale: „To
konejte na mou památku.“ Co je to
„to“? My tomu říkáme eucharistie,
ale on to tak nenazval. Jak to nazval?
Nový zákon, kyne diatheke.

Jako evangelický protestant Nového
zákona jsem si uvědomil, že „To“
bylo svátostí dávno dříve, než se
stalo písemností. A objevil jsem to v
té samé písemnosti. To
neznehodnotilo text, kterému říkáme
Nový zákon, ale odhalilo mi to jeho



liturgickou povahu: znamení, které
nás odkazuje k tomu, co Ježíš
ustanovil nejen proto, aby nás poučil,
ale aby se obětoval ve svaté
eucharistii.

Zjištění, že Nový zákon byl svátostí
dříve než písemností, ukazuje nejen
to, že písemnost je podřízena
svátosti, ale že svatá eucharistie
osvětluje její pravdu způsobem, který
proměňuje naše chápání. Písemnost
je totiž nakonec stejně liturgická jako
tato svátost. Společně jsou
neoddělitelně spojené.

Jak můžeme motivovat katolíky,
zejména mladší generaci, aby
znovu objevili Bibli jako průvodce
každodenním životem?

V Americe máme přísloví: „Jediný
způsob, jak něco posoudit (v originále
je to pudink), je vyzkoušet to.“
Můžete se na pudink dívat, ale jak je
chutný, poznáte, až když ho
ochutnáte. Řekl bych, že totéž platí o



zkušenosti katolíků: když začnou číst
Bibli, zejména evangelia a žalmy,
zjistí, že to není jen kniha. Bible jsou
jakési dveře. Dveře, které nás zvou k
hlubšímu dialogu s živým Bohem,
abychom si uvědomili, že nás a naše
blízké miluje víc, než si dokážeme
představit. Chce nás vést nejen k
našemu místu určení, které si jen
stěží dokážeme představit, ale chce s
námi vstoupit do přátelství. To je to,
co proměňuje každodenní četbu
Písma: proměňuje modlitbu z
monologu v dialog.

Mění i to, jak prožíváme mši svatou.
Pokud čteme Bibli každý den, i když
se můžeme zúčastnit mše jen v
neděli, lépe pochopíme souvislost
mezi prvním dnem týdne a ostatními
dny. Především však uvidíme, jak to,
co Ježíš tehdy říkal a dělal, k nám
dnes promlouvá a vyzývá nás k
jednání.



Vzpomínám si na jednoho starého
známého ze střední školy. Byl kdysi
katolíkem, nyní je evangelický
protestant. Řekl mi: „Nemůžu uvěřit,
že jsi katolík. Dříve jsi byl tak
protikatolický.“ Pak se zeptal: „Kde je
v Novém zákoně oběť mše svaté? Já
vidím jen oběť na Kalvárii, mše je jen
pokrm.“

Řekl jsem: „Chrisi, já jsem takhle také
uvažoval. Ale kdybys byl na ten Velký
pátek na Kalvárii, neviděl bys žádnou
oběť. Jako Žid bys věděl, že oběť lze
přinést pouze v chrámu, na oltáři, s
knězem. To, čeho bys byl svědkem, by
byla římská poprava“.

Skutečná otázka zní: „Jak se římská
poprava stala obětí?“ A ne jen tak
ledajakou, ale tou nejsvětější obětí,
takovou, která ukončila chrámové
oběti. Chris mlčel. Pak přiznal: 
„Nevím.“ Odpověděl jsem: „Ani já
jsem to nevěděl.“ Ale když jsem se
podíval na eucharistii, stejnou



eucharistii, kterou my katolíci
slavíme už dva tisíce let, všechno
nabylo pravého smyslu.

Kdyby byla eucharistie jen pokrmem,
Kalvárie by byla jen popravou.
Pokud však právě tam začala oběť
nové Paschy, dává to všechno smysl:
není to jen jídlo, je to oběť. Začala na
Zelený čtvrtek a byla dovršena na
Kalvárii. O velikonoční neděli Kristus
vstal z mrtvých, ale jeho učedníci ho
hned nepoznali. Jejich srdce hořela,
když jim vysvětloval smysl Písma, ale
oči se jim otevřely při lámání chleba.
To je velikonoční tajemství.

Pro nekatolíky je mše jen pokrm a
Kalvárie jen oběť. Ale bez eucharistie
vypadá Kalvárie jako poprava. Ale
jestliže zde oběť začala, byla tam i
dovršena. A pak vzkříšený Kristus,
oslavený v nebi, obětuje za nás své
tělo a dává nám ho.

Pravidelná četba Bible všechny tyto
body propojuje. Pak pokaždé, když se



vracíme ke mši svaté, chápeme, že je
to Starý a Nový zákon, Velikonoce,
eucharistie, Zelený čtvrtek, Velký
pátek a Velikonoční neděle, vše v
jednotě. Proto církev nazývá každou
neděli malými Velikonocemi: protože
vše se spojuje. Jestliže se nám
katolíků podaří dostat až do tohoto
bodu - kdy četba Bible a účast na mši
odhalí jednotu písemnosti, svátosti a
života - pak vše zapadne do sebe.

Existují u protestantů nějaké
atributy života víry, které by nás
katolíky, podle vašeho názoru,
mohly inspirovat a aplikovat je do
našeho duchovního a komunitního
života?

S nekatolíky, zejména s evangelíky a
protestanty - jakým jsem byl i já jako
presbyteriánský pastor - a také s
pravoslavnými a východními
křesťany toho sdílíme mnohem více,
než v čem se rozcházíme. Je
přirozené soustředit se na rozdíly, ale



kdybychom vycházeli z toho, co nás
spojuje, viděli bychom, že společných
bodů je mnohem více: mluvíme o 80,
85, možná 90 procentech včetně
všech knih Nového zákona a Kréda.
Kdybychom se sjednotili na tom
podstatném, mohli bychom o našich
rozdílech diskutovat s větším
respektem. Zároveň bychom jako
katolíci mohli znovu objevit, jaké
praktiky, které si dnes spojujeme s
protestanty - konverzační modlitba,
četba a studium Bible -, byly součástí
prvotní církve. Duchovní i laici je žili
naplno. Mnoho věcí, které
považujeme za „protestantské“, ve
skutečnosti pochází z katolické
tradice. A zdaleka to nevnímáme
jako spor, můžeme se k nim hlásit,
aniž bychom někoho obviňovali,
protože nakonec díky Bohu za to, co
dělají s tím, co mají! Často totiž
dokážou udělat více s tím méně, co
mají, než my, co máme s plností víry.



Jak vidíte budoucnost
ekumenického dialogu vzhledem k
historickému napětí mezi katolíky
a protestanty? Jaké kroky lze
podniknout na podporu jednoty,
aniž by to bylo na úkor katolické
nauky?

To je velmi důležitá otázka. Není
snadné na ni odpovědět, ale musíme
k ní přistupovat s intelektuální
poctivostí, i když je to výzva. V
šedesátých, sedmdesátých a
osmdesátých letech minulého století
se v ekumenickém dialogu často
vyjadřovala víra dvojznačně, aby se
zdůraznila společná východiska.
Tomu říkám strategická
dvojznačnost. Čím více však chceme
v bratrském dialogu pokročit - i když
se neshodneme na všem - tím
důležitější je uvědomit si, co skutečně
sdílíme.

V některých částech světa je tento
dialog klíčový. Loni jsem byl v São



Paulu a viděl jsem, jak exponenciálně
roste letniční hnutí: nemluvíme o
tisících, ale o milionech katolíků,
kteří opustili církev. Proč? Protože
zakusili Ducha svatého, Písmo svaté,
modlitbu a společenství. A tváří v
tvář tomu musíme Bohu děkovat.
Moc Ducha a modlitba jsou
nepopiratelnou skutečností. Nejde o
to všechno schvalovat nebo zcela
odmítat, ale rozpoznat, co je
pravdivé, a vážit si společného.

Je to výzva, abychom tuto zkušenost
vrátili do našich farností, domovů,
rodinného života a osobní modlitby.
Potřebujeme znovu objevit sílu
Ducha svatého v našich životech,
každý den. Není divu, že se někteří
vzdalují, když jim nenabízíme to, co
jim chce Kristus dát prostřednictvím
svatých, svátostí a Panny Marie.
Proto je ekumenický dialog nejen
teologickou, ale i praktickou výzvou.
Vyzývá nás, abychom si uvědomili,
co máme společného, a položili si



otázku: Co můžeme udělat, abychom
obnovili to, co do našeho dědictví
víry už patří?

Jak můžeme my katolíci ještě
hlouběji chápat a uctívat
eucharistii, zejména v kontextu
kultury, která má tendenci její
význam snižovat?

S touto otázkou se úplně ztotožňuji.
Když jsem jako nekatolík pozoroval
katolickou praxi, nejvíce mě zaujalo
toto: Oni věří, že je to Tělo, Krev,
Duše a Božství Kristovo. Ale jak je to
možné? Na první pohled to vypadá
jako obyčejný kus chleba.

Když jsem se však zamyslel, položil
jsem si otázku: Mohl by ho Ježíš
proměnit ve své Tělo? Samozřejmě,
On má na to dostatek moci. Miluje
nás natolik, aby nás živil svým
vlastním Tělem a Krví? Ano, dává to
smysl.



Když jsem se do Bible ponořil
hlouběji, zjistil jsem, že první
církevní otcové se shodovali v
názoru na skutečnou přítomnost
Krista v eucharistii. To mě vybízelo,
abych v to uvěřil a vírou přijal, že
Kristus přišel nejen v lidské podobě,
ale že se nám také dává v chlebu a
víně jako jeho Tělo a Krev. Po téměř
40 letech, kdy jsem katolíkem, na mě
tato pravda stále působí, stejně jako
tehdy. Je to až příliš dobré, aby to
byla pravda. Toto je Tělo vzkříšeného
Krista, jeho Krev, Duše a Božství.

Když jsem byl protestantem,
zpívávali jsme Amazing Grace
(Úžasná milost). Ještě ji jako katolíci
zpíváme, ale dnes si uvědomuji
jednu věc: k eucharistii nemáme
příliš velkou úctu. Zevšedněla nám.
Ale když si uvědomíme, že je to nejen
pravda, ale že eucharistie je
skutečná, a je-li skutečná, je mocná, a
je-li mocná, je krásná. Potom
pochopíme, že bychom neměli soudit



jen podle vzhledu. Ano, vypadá jen
jako kulatá mešní oplatka. Ale je to
vzkříšené Tělo a Krev Krista, Pán
pánů a Král králů.

Je to pravda. Je to celá pravda. Pro
nás katolíky je to podstata evangelia.
Musíme proto toto tajemství každý
den znovu objevovat. A není lepší
způsob, jak to udělat, než navštívit
kostel a pokleknout před Nejsvětější
svátostí. Ať už je ve svatostánku nebo
vystavená v monstranci; tento úkon
nám připomíná, že putujeme s
pomocí víry, ne s pomocí zraku
(pozn. - v Boha jen věříme, ale dosud
ho nevidíme; 2Kor 5,7). To, co vypadá
jako chléb, je ve skutečnosti sám
Kristus.

Podle mého názoru právě k tomu
vyzýval svatý Jan Pavel II., když
mluvil o „obnově eucharistického
úžasu“. Takže do toho, je to úžasné!
Nejde jen o pomíjivé pocity.
Kdybychom byli přísně logičtí,



nejrozumnější reakcí na naši víru ve
skutečnou přítomnost Pána pánů a
Krále králů by byl úžas. Nebýt v
úžasu není zcela racionální. Být
ohromen skutečnou přítomností
Krista v Eucharistii je totiž
přirozeným důsledkem toho, co
vyznáváme jako pravdivé.

Jak vnímáte současný stav nauky
katolické církve? Jak může církev
ve stále měnícím se světě zůstat
věrná apoštolskému učení a
zároveň čelit soudobým výzvám?

Největší laskavost, kterou můžeme
světu prokázat - abychom přinesli
milost obrácení a vášnivě přitom svět
milovali -, je mluvit pravdu. Konat to
s láskou, citlivostí a kulturním
povědomím. Ale mluvit o celé
pravdě: celou pravdu a nic než
pravdu. Nezlehčovat ji ani
nevynechávat to, co by mohlo být
nepříjemné, ale být rozumní a
uvážliví a uvědomovat si, že v



posledku to není náš úkol, ale úkol
Ducha svatého. Kdybychom se
opravdu spoléhali na Ducha Božího -
Ducha pravdy, kterého Ježíš slíbil -
pochopili bychom, že je to on, kdo má
odpovědnost přesvědčit svět.

Děláme, co můžeme, ale také musíme
před Bohem uznat, že to nestačí. On
musí dorovnat to, co nám chybí. Je to
Duch svatý, kdo bere naše slova,
přátelství a rozhovory a proměňuje
je v nástroje obrácení. A my tomu
musíme z celého srdce věřit. Bůh
chce vykonat více, než jaká je naše
představa. A jen On to může udělat,
bez ohledu na to, kolik výborů
vytvoříme nebo kolik programů
vymyslíme.

Pokud si někdy začneme připisovat
zásluhy za plody, úspěch mít
nebudeme. Ale pokud se zcela
odevzdáme, uděláme, co je v našich
silách - budeme pokorní, mít na
mysli druhé lidi a při tom všem



rozvážní - a hlavně posílíme naši
přirozenou snahu modlitbou, tehdy,
a jen tehdy se Bohu dostane veškeré
slávy.

Giovanni Tridente y Paloma
López

www.omnesmag.com/
actualidad/scott-hahn-el-nuevo-
testamento-fue-un-sacramento/

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/scott-

hahn-novy-zakon-byl-svatosti-drive-
nez-se-stal-pisemnosti/ (07.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/scott-hahn-novy-zakon-byl-svatosti-drive-nez-se-stal-pisemnosti/
https://opusdei.org/cs-cz/article/scott-hahn-novy-zakon-byl-svatosti-drive-nez-se-stal-pisemnosti/
https://opusdei.org/cs-cz/article/scott-hahn-novy-zakon-byl-svatosti-drive-nez-se-stal-pisemnosti/

	Scott Hahn: „Nový zákon byl svátostí dříve, než se stal písemností“

