
opusdei.org

„Rozumíš tomu, co
čteš?“: Život s
Písmem svatým (I)

Písmo svaté má zaujímat v
duchovním životě každého
křesťana to nejdůležitější místo.
Následující text první části
pojednání nám může pomoci,
jak se postupně s Písmem
seznamovat.

21.11.2017

Když svatý Lukáš popisuje první
expanzi mladé církve z Jeruzaléma,
nacházíme se v kočáru jednoho



etiopského úředníka, který spravuje
majetek království Núbie v jižní části
Egypta. Komoří směřoval do
Jeruzaléma, aby se poklonil Bohu
Izraele (por. Sk 8,27-28). Při návratu
do své země četl Izaiáše, ale textu
proroka nerozuměl. Tehdy Duch
vnukl Filipovi, aby zasáhl (por. Sk
8,26-29): „Filip tedy přiběhl a slyšel,
že čte proroka Izaiáše. Řekl mu: A
rozumíš tomu, co čteš? On
odpověděl: Jak bych mohl, když mi to
nikdo nevyloží. A požádal Filipa, aby
nastoupil a sedl si s ním“ (Sk 8,30-31).
Komoří pokladu etiopské královny se
zastavil u slov proroka: „Jako ovce,
když ji vedou na porážku... (Iz
53,7-8). Filip, vycházejíc od onoho
místa z Písma, mu zvěstoval
radostnou zvěst o Ježíšovi“ (Sk 8,35) a
když ho pokřtil ve vodě u cesty, svěřil
ho tajemnému účinku Ducha
svatého, který ho přivedl k této duši
„žíznící po Bohu, po Bohu živém“ (Žl
42[41],3).



Jak v jednom dopise poznamenává
svatý Jeroným, ukazuje v rozhovoru
Filip svému protějšku „Ježíše, který
se skrýval a byl v textu jakoby
uvězněn“[1]. Je-li výklad dobrý,
Písmo působí mocně, jako
„dvousečný meč“ (Žid 4,12) v duši
toho, kdo se k němu přiblíží. Filip
odhaluje, osvobozuje postavu Pána
před očima toho, kdo nerozuměl
ničemu. I my, jak píše papež
František v apoštolském listě, jsme
povoláni „být živými nástroji
předávání Slova“[2] tak, aby bylo
mnoho mužů a žen, kteří jsou
osloveni „přitažlivostí Ježíše
Krista“[3].

Tradice a pohled víry

V hebrejském světě zastávalo Písmo
svaté prvořadou roli: obřady v
synagogách posilovaly zbožnost židů
v průběhu celého roku:
soustřeďovaly se na předčítání Tóry a
proroků a na zpívané žalmy[4]. Co



Písmo Izraele ale především
vyjadřovalo byla ústní tradice:
inspirovaní autoři zaznamenali
učení patriarchů a proroků. A tato
tradice byla nejenom předchůdcem
Písem, ale jejich čtení doprovázela
jako pronikavý pohled, kterým mohli
spravedliví - hledající Pána[5] -
poznat nebo přinejmenším
zahlédnout jejich smysl.

TRADICE JE POHLED NA PÍSMO
VÍROU CÍRKVE; POHLED ŽIVÝ,
PROTOŽE JE VEDEN DUCHEM
SVATÝM;

Tak je tomu také v církvi, novém lidu
Izraele: tradice předchází Písmo,
začínajíc samotnou skutečností, že je
to církev, kdo nám říká, která Písma
jsou posvátná[6]. „Nevěřil bych
evangeliu - psal svatý Augustin -
kdyby mě k tomu nepřivedla autorita
katolické církve“[7]. V tomto smyslu
je význačná důležitost prací
Tridentského koncilu. V deníku



jednoho z účastníků se vypráví, jak
byl na jednom zasedání zamítnut
názor, že evangelium podle svatého
Jana je hodno víry kvůli tomu, že
jeho autorem je svatý Jan: závěrem
zasedání nakonec bylo, že
evangelium je hodno víry, protože to
tak rozhodla církev[8]. Ale úloha
tradice se neomezuje jen na
definování kánonu, ale na neustálé
rozlišování, v němž se církev opírá o
světlo Ducha svatého. „Měl bych vám
ještě mnoho jiného říci, ale teď byste
to nemohli snést. Ale až přijde on,
Duch pravdy, uvede vás do celé
pravdy“[Jan 16,12-13].

Tradice je proto od Písma
neoddělitelná, stejně jako se nedá
oddělit pohled od toho, na co se
člověk dívá. Existují pohledy, které
určité věci vidí, a jiné pohledy, které
je nevidí: například architekt stojící
před budovou vidí detaily, jichž si
druzí procházející nevšimnou; nebo
mnohým se určitá událost jeví



nevýznamná, obyčejná, ale u básníka
nebo umělce vyvolá dojetí. Tradice je
pohled na Písmo vírou církve; pohled
živý, protože je veden Duchem
svatým; pohled přesný a správný,
protože pouze z lůna církve můžeme
pochopit slovo Boží v jeho skutečném
významu. Podobně jako když se Ježíš
připojil k apoštolům na cestě do
Emauz, tak i Duch svatý zapaluje
srdce církve a každého křesťana,
když nám vysvětluje Písma (por. Lk
24,32). Slovo Boží je Slovo, které
prochází staletími - „nebe a země
pominou, ale má slova
nepominou“ (Mt 24,35), a žádá na
čtenářovi, aby i on těmito staletími
procházel: lid Boží kráčející
dějinami. Proto řekl závěrem sv.
Hilarius, že „Písmo svaté je více v
srdci církve, než v samotných
knihách“[9].

Četba, která naslouchá



„Prostřednictvím Písma svatého
uchovávaného v živé víře církve Pán
nadále mluví ke svojí Nevěstě a
ukazuje jí stezky, jimiž se má ubírat,
aby evangelium spásy došlo ke všem
lidem“[10]. Hlásání Božího slova
nabývá zvláště na síle, je-li čteno na
liturgickém shromáždění. Jak
působivé je vyprávění, plné
podrobností, když Ezdráš, znalec
zákona, slavnostně předčítá z Tóry
(por. Neh 8,1-12). Většina lidu se
právě vrátila z Babylónie; přijímá
Boží slovo s pohnutím
nahromaděným za desetiletí
strávených v exilu: „Jak bychom však
mohli zpívat píseň Hospodinovu v té
cizí zemi? Jestli, Jeruzaléme, na tebe
zapomenu, ať mi má pravice sloužit
zapomene. Ať mi jazyk přilne k
patru, nebudu-li si tě připomínat“ (Ž
137,4-6). V tomto rozpoložení a když
znovu slyší Boží zákon, všechen lid
pláče, neboť vidí, jak daleko jsou
jejich životy od příkazů Hospodina.
Ale předčítající Ezdráš a levité říkají:



„Dnešní den je svatý Hospodinu,
vašemu Bohu. Netruchlete a
neplačte“ (Neh 8,9).

PODOBNĚ JAKO KDYŽ SE JEŽÍŠ
PŘIPOJIL K APOŠTOLŮM NA CESTĚ
DO EMAUZ, TAK I DUCH SVATÝ
ZAPÁLÍ SRDCE CÍRKVE A KAŽDÉHO
KŘESŤANA, KDYŽ NÁM VYSVĚTLUJE
PÍSMA.

Ježíš Kristus přečte v synagóze v
Nazaretu proroka Izaiáše, který
oznamuje jeho příchod: „Duch Páně
je nade mnou (...); poslal mě, abych
vyhlásil zajatým propuštění“ (Lk
4,18). Po dvaceti stoletích Písmo stále
hovoří o přítomnosti i k přítomnosti,
jako tomu bylo v Nazaretu: „Dnes se
naplnilo toto Písmo, které jste právě
slyšeli“ (Lk 4,21; por. Iz 61,1). Každý
den, a zvláště každou neděli, „Boží
Slovo je hlásáno křesťanské obci, aby
den Páně byl osvícen světlem, které
vyzařuje z velikonočního tajemství
(...). Bůh s námi dodnes mluví jako s



přáteli, 'stýká se' s námi (Dei Verbum,
2), aby nám daroval své společenství
a ukázal nám stezku života. Jeho
Slovo tlumočí naše prosby a starosti i
plodnou odpověď, abychom mohli
konkrétně zakusit Jeho blízkost“[11].

Projeví-li se tato skutečnost ve své
plné síle, dokážeme při mši svaté s
nejvyšší pozorností sledovat liturgii
slova. Když svatý Josemaría mluvil o
tom, jak hlásat Boží slovo, jeho rady
svým synům kněžím byly plné
zdravého rozumu a lásky k Bohu.
Povzbuzoval je, aby četba „dávala
smysl“; neznamená to, že „se čte s
afektem nebo se recituje, ale vkládají
se vhodné pauzy; jako když se
předčítá třem nebo čtyřem
naslouchajícím osobám. Je proto
vhodné, abyste se trochu procvičili -
četbou epištoly, evangelia,
preface“[12]... Tyto rady jsou vhodné
i pro ty, kdo se na liturgii slova
účastní, protože Písmo vyžaduje
pozornost ode všech: nečte se tedy



tak, jakoby by se jednalo o nějaký
neznámý text nebo o pouhou
informaci, která se má předat, nýbrž
je to četba, která vychází ze srdce
zapáleného láskou, zapáleného
pozorným poslechem, hladem nasytit
se každým slovem, které od Boha
vychází (Mt 4,4; por. Dt 8,3). Proto
„sursum corda, starodávný liturgický
výraz, by měl předcházet prefaci,
ještě před liturgií, měl by být 'cestou'
našeho jazyka a myšlení. Naše srdce
se musí pozdvihovat k Pánovi
nejenom formou obřadní odpovědi,
ale má to být i výraz toho, co se v
srdci, které směřuje vzhůru a táhne s
sebou i ostatní, děje“[13].

Pochopit Písmo svaté

„Bible je velký příběh, který vypráví
divy Božího milosrdenství. Každá
stránka je prostoupená láskou Otce,
jenž si přál, počínaje stvořením,
vtisknout do vesmíru znamení své
lásky“[14]. Písmo podněcuje k



myšlenkám živým a osobním,
naplněných úžasem; nepřehlíží náš
rozum, ale počítá s ním a osvěcuje
ho: „Světlem pro mé nohy je tvé
slovo, osvěcuje moji stezku“ (Ž
119[118],105); dává světu a věcem
jejich pravý rozměr, napravuje
krátkozrakost stejnou měrou, jakou
hřích rozmazává realitu. Slovo Boží
„proniká až na rozhraní duše a
ducha, kostí a morku, a rozsuzuje
touhy i myšlenky srdce (Žid 4,12).
Proto ten, kdo Bibli zná a nad ní
přemýšlí, ale má jen skrovné
vzdělání, má i moudrost, se kterou se
možná druzí lidé při svém studiu ani
nesetkají. „Přišel jsem na tento svět
soudit: aby ti, kde nevidí, viděli, a
kdo vidí, oslepli“ (Jn 9,39).

TEN, KDO BIBLI ZNÁ A NAD NÍ
PŘEMÝŠLÍ, ALE MÁ JEN SKROVNÉ
VZDĚLÁNÍ, MÁ I MOUDROST, SE
KTEROU SE MOŽNÁ DRUZÍ LIDÉ PŘI
SVÉM STUDIU ANI NESETKAJÍ.



Události, jež Bible vypráví, mají z
hlediska víry význam přesahující
kategorii pouhých historických
událostí: jedná se především o to, co
Pán prostřednictvím činů a
protivenství Božího lidu skrze tento
lid vykonává. Naše Matka to s velkou
jasností vyjadřuje takto: „že mi učinil
veliké věci ten, který je mocný. Jeho
jméno je svaté“ (Lk 1,49). I události
světa a našeho života nalézají v
Písmu své světlo: „Není tvora, který
by se před Bohem mohl ukrýt, před
jeho očima je všechno nahé a odkryté
a jemu se budeme zodpovídat“ (Žid
4,13). Boží slovo náš život naplňuje a
ozařuje; proto v něm modlitba i
apoštolát vidí svůj přirozený nástroj.

Avšak zacházení s tímto přirozeným
nástrojem není vždy nejjednodušší: i
když nás Bůh stvořil pro život s Ním,
„cesta, která vede k životu“ je úzká
(por. Mt 7,14). Neměli bychom se
divit, že některé pasáže Písma se
nám mohou někdy zdát nejasné nebo



obtížné. Benedikt XVI. při jedné
příležitosti vyprávěl, že jeden jeho
přítel „potom co si vyslechl kázání s
dlouhými antropologickými
úvahami, které měly vést k
evangeliu, řekl: Tyto úvahy mě
nezajímají; já chci pochopit, co
evangelium říká.“ A papež
poznamenal: „Zdá se mi, že mnohdy
je lepší místo dlouhých úvah říci (...):
toto evangelium nám není po chuti,
máme opačné názory, než jaké má
Pán. Ale co se chce říci? Jestliže já
upřímně říkám, že hned zkraje
nesouhlasím, už byl zájem projeven:
je zjevné, že bych chtěl, jako člověk
dneška, pochopit, co Pán říká. Tak
můžeme v plnosti vstoupit do
podstaty Božího slova“[15].

Pokud, jak tvrdí neurologové,
využíváme jen nepatrné procento
kapacity našeho mozku, analogicky
můžeme říci, že Písmo je nabité
nevyčerpatelným bohatstvím a
hloubkou: „Vidím, že vše spěje ke



svému konci, přikázání tvé má
nekonečný prostor“ (Ž 119[118], 96).
Proto už otcové církve rozlišovali
mezi různými významy stejného
textu; později, ve středověku, se
vyvinulo a konsolidovalo učení o
čtyřech významech Písma: literární,
alegorický, morální a mystický.
Význam literární, základ všech
ostatních[16], není redukován na
přímý význam, jaký mají slova pro
čtenáře: je nutné ho chápat v
kontextu doby, ve které byl napsán,
aby se tak předešlo výkladu sice
věrnému, ale zkreslenému. Takovéto
dělení vyžaduje často čtenáře
zkušeného, který má znalosti na
základě studia. Proto jsou velmi
užitečné a někdy i nenahraditelné
vydání Písma s úvodními pasážemi a
komentáři a podobně i knihy
teologicko-biblické a knihy
pojednávající o Bibli. Rejstřík citací
Písma svatého, který je uveden na
konci mnoha těchto knih, zvláště v
Katechismu katolické církve,



umožňuje příslušné pasáže Písma
hlouběji studovat.[17]

PÍSMO SE MUSÍ ČÍST SRDCEM
ZAPÁLENÉHO LÁSKOU,
ZAPÁLENÉHO POZORNÝM
POSLECHEM, HLADEM NASYTIT SE
KAŽDÝM SLOVEM, KTERÉ OD BOHA
VYCHÁZÍ (MT 4,4).

Žádný text se nemůže v Písmu
svatém izolovat od celku, který svou
jednotu nachází ve slovu Božím. „Ať
už jsou knihy, ze kterých se skládá,
jakkoli různorodé, je přesto Písmo
jedno v síle jednoty Božího plánu, v
němž Ježíš Kristus je středem a
srdcem, otevřeným od jeho Veliké
noci“[18]. Nový zákon se proto čte ve
světle Starého, a u Starého zákonu je
klíčem k interpretaci Kristus, jak říká
známá formule svatého Augustina:
Nový zákon je ukryt ve Starém, a
Starý zákon se projevuje v Novém;
Novum in Vetere latet et in Novo
Vetus patet[19]. Svatý Tomáš



Akvinský píše, že Ježíšovo srdce
„bylo před utrpením zavřené,
protože Písmo bylo temné. Avšak
Písmo se po utrpení otevřelo, takže ti,
kteří je už chápou, jsou schopni
zvážit a rozeznat, jak mají být
vykládána proroctví“[20]. Proto když
se Vzkříšený zjevuje apoštolům,
svatý Lukáš píše, že „tehdy jim
otevřel mysl, aby rozuměli
Písmu“ (Lk 24,45). A tak to dělá Ježíš i
s námi, když dovolíme, aby nás
doprovázel na cestě našeho života
tím, že pozorně nasloucháme, že ho
upřímně hledáme; s pomocí svatých
a mnoha dalších bratrů ve víře
nalézáme v Písmu „hlas, gesto,
laskavou postavu našeho Pána“[21].

Text: Guillaume Derville

Foto: thoroughlyreviewed.com



[1] Svatý Jeroným, Epist. 53, 5 (PL 22,
544).

[2] František, Apoštolský list
Misericordia et misera, 20-XI-2016, 7.

[3] Svatý Josemaría, poznámky z
rozjímání, 1-IV-1962, V dialogu s
Pánem, 46 (AGP, knihovna, P09).

[4] Tóra (v hebrejštině “pokyny,
ponaučení, zákon”) je hlavní
hebrejská Bible, která v části
Pentateuch obsahuje knihy (v
řečtině, “pět balíčků”): Geneze,
Exodus, Levitikus, Numeri a
Deuteronomium.

[5] Jde o slovní obrat, který žalmy
opakují; por. např. Ž 9,11; 40 [39],17;
70 [69],5.

[6] Por. Tridentský koncil, zasedání
IV (8-IV-1546), DS 1501-1504..

[7] Por. Tridentský koncil, zasedání
IV (8-IV-1546), DS 1501-1504.



[8] «Ait enim Cavensis episcopus:
Evangelio Ioannis non credo, quia ab
ecclesia sit receptum, sed quia
Ioannis est. Cui hoc esse haereticum
responsum est»: Tridentský koncil,
Diariorum, Actorum, Epistularum,
Tractatuum nova Collectio, Herder,
Friburgo 1901, vol. 1, 480.

[9]

[10] František, Misericordia et
misera, 7.

[11] František, Misericordia et misera,
6.

[12] Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 12-II-1956, v
Crónica, II-1993, 195s. (AGP,
Knihovna, P01).

[13] Benedikt XVI., Promluva, 31-
VIII-2006.

[14] František, Misericordia et
misera, 7.



[15] Benedikt XVI., Promluva, 26-
II-2009.

[16] Svatý Tomáš Akvinský, Summa
Theologiae, I, q. 1, a. 10, ad 1.

[17] Na druhé straně, dle vyjádření
respektovaného znalce, který
koordinoval práce na přípravě
Katechismu, odstavce 101-104
představují stručné metodologické
shrnutí, jak autenticky a teologicky
číst Písmo. Por. J. Ratzinger, Je
Katechismus katolické církve pro
naši dobu aktuální? Úvahy deset let
po jeho uveřejnění, po cestě Ježíše
Krista, Ediciones cristiandad, Madrid
2004, p. 144.

[18] Katechismus katolické církve,
112 (por. Lk 24,25-27.44-46; II.
vatikánský koncil, konst. Dei
Verbum, 12).

[19] Sv. Agustin, Quaestiones in
Heptateuchum, 2, 73 (PL 34, 623).



[20] Svatý Tomáš Akvinský, Expositio
in Psalmos 21, 11 (citováno v
Katechismu katolické církve, 112).

[21] Javier Echevarría, “Úvod” když k
nám mluvil na cestě, 17 (AGP,
knihovna, P18).

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

rozumis-tomu-co-ctes-zivot-s-pismem-
svatym-i/ (04.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/rozumis-tomu-co-ctes-zivot-s-pismem-svatym-i/
https://opusdei.org/cs-cz/article/rozumis-tomu-co-ctes-zivot-s-pismem-svatym-i/
https://opusdei.org/cs-cz/article/rozumis-tomu-co-ctes-zivot-s-pismem-svatym-i/

	„Rozumíš tomu, co čteš?“: Život s Písmem svatým (I)

