
opusdei.org

Profesionální
povolání v učení
svatého Josemaríi

Profesor Diego Poole měl v září
tohoto roku přednášku na
sjezdu Společenství vědců
katolického vyznání na
Katolické americké univerzitě.
V článku se zabývá koncepcí
profesionálního povolání v
učení svatého Josemaríi.

26.11.2024

Álvaro D’Ors je jedním z
nejprestižnějším profesorem



římského práva. V poslední
vyučovací hodině nakreslil na tabuli
svým studentům Navarrské
univerzity trojúhelník, a na každou
jeho stranu napsal tyto tři věty:
„miluješ, jestliže sloužíš“, „sloužíš, jsi-
li opravdovým člověkem“, „jsi
opravdovým člověkem, jestliže
miluješ“.

Tyto tři věty, úplně jednoduché,
obsahují jednu velmi důležitou
pravdu o smyslu/významu lidské
práce, kterou chci v této přednášce
vyzdvihnout a která tvoří podstatu
poselství Opus Dei.

„Miluješ, jestliže sloužíš.“

Někoho milovat znamená usilovat o
jeho dobro tím, že mu poskytujeme
nějakou službu, kterou potřebuje a
kterou jsme mu schopni dát. A 
profesionální práce je způsob, jak
obyčejně sloužíme, tj. milujeme.



Tím, že redukujeme křesťanskou
lásku jen na skutky dobročinnosti
(dávat almužnu, provozovat jídelnu
pro sociálně slabé, vyučovat
katechismus...) nebo ještě hůře je
redukujeme jen na církevní
prostředí, křesťanství deformujeme.

Pro křesťana uprostřed světa je
každodenním místem pro
praktikování křesťanské lásky
profesionální práce.

Proto čím schopnější jsme po stránce
odborné (jako lékaři, učitelé,
inženýři, policisté...), tím lépe
můžeme sloužit ostatním lidem.

A žít prostřednictvím dobře
vykonané práce křesťanskou lásku je
hlavním projevem evangelizace.
Proto je práce vykonávaná z lásky k
člověku, jemuž slouží, vynikající
formou evangelizace, neboť je to
normální způsob, jak lásku prožívat.



Hodnota jakékoliv práce je nakonec
určena službou, která se poskytuje
ostatním. Dobře odvedená práce je
dobře vykonaná služba druhému
člověku. Nikdo není dobrým
odborníkem, jehož služba by na
druhých nezávisela. Proto nemůžete
být dobrým profesionálem a
špatným člověkem; ani nemůžete být
dobrým člověkem a špatným
profesionálem. Ve skutečnosti je v
definici profese obsažena služba,
která se poskytuje, a pokud neslouží
nikomu, neznamená to, že by byl
člověk špatným profesionálem, ale že
není ani tím profesionálem.
Například není obuvníkem ten, kdo
vyrábí výborné boty a pak je spálí,
ani není řečníkem ten, kdo pronáší
„skvělé“ projevy k neexistujícímu
publiku. Bez dobré služby neexistuje
dobrá práce; a bez služby není vůbec
žádná práce.

Morálka není požadavek, který by
existoval mimo profesi, jako by to byl



nějaký přídavek činící samotnou
profesi více záslužnou, nýbrž tato
morálka napomáhá tuto profesi
definovat. A prvním deontologickým
pravidlem každé profese nebo
řemesla je požadavek mít dobré 
odborné znalosti dané profese nebo
řemesla.

„Sloužíš, jsi-li opravdovým
člověkem.“

Sloužíš, jsi-li opravdovým člověkem,
tj. když jsi ve své profesi
kompetentní, když jsi dobře
připravený, když studuješ, abys své
povolání vykonával stále lépe, když
držíš krok s nejnovějšími poznatky;
sloužíš, když jsi dochvilný, když
nasloucháš svým kolegům, klientům,
pacientům, žákům... Abychom
sloužili dobře, nestačí dobrá vůle, je
třeba vytrvalá práce, studium,
technická odbornost. Je-li někdo
lékařem a špatným lékařem, je i
špatným člověkem. A totéž platí pro



studenta, nestuduje-li, je špatným
člověkem. Celý náš život musí být
prodchnut úsilím každodenně lépe
sloužit druhým, a k tomu je třeba
profesní odbornost.

Kromě toho kvalita práce přetváří v
pozitivním smyslu (nebo v
negativním smyslu, podle toho, jak se
pracuje) morální osobnost subjektu,
je to tzv. začarovaný kruh. Tímto
způsobem může každý pracovník
chápat svou práci jako opravdové
umělecké dílo, které každý den
uskutečňuje vůči druhým, vůči světu a
vůči sobě. „Sloužíš, jsi-li opravdovým
člověkem.“

Nakonec každý člověk má takovou
cenu, jakou cenu má jeho láska.
Svatý Josemaría často říkal, že člověk
má takovou cenu, jakou cenu má jeho
srdce.

Člověk byl stvořen k lásce. A pokud
nemiluje, pokud se uzavírá do sebe,
zrazuje své povolání, zrazuje Boží



volání, aby se s Ním sjednotil, v Něm
i v druhých lidech. Ježíš Kristus nám
zjevil, jaký bude poslední soud, který
rozhodne o věčném osudu každého z
nás: „Neboť jsem měl hlad, a dali jste
mi najíst, měl jsem žízeň, a dali jste
mi napít; byl jsem na cestě, a ujali
jste se mě, byl jsem nahý, a oblékli
jste mě; byl jsem nemocen, a
navštívili jste mě, byl jsem ve vězení,
a přišli jste ke mně.“ (Mt 24,35-36)

Scott Hahn ve své nádherné knize
‚Obyčejná práce, neobyčejná milost:
Moje duchovní cesta v Opus Dei‘
vysvětluje, že Bůh nestvořil muže a
ženu pro práci, ale že „stvořil práci
pro muže a ženu, protože jen skrze
práci se mohli stát podobnými
Bohu“. Díky milosti, která nás činí
podobnými Bohu, jsme dostali dar
práce, abychom mohli sloužit lidem
tak, jak jim slouží Bůh. Pán
nezanechal svět nedokončený kvůli
nějaké výrobní vadě, ale proto, aby
jej člověk dotvořil službou svým



bratřím. Dosáhnout dokonalosti
stvoření pro ně samé není účelem
práce, ale je to kvůli službě, která se
poskytuje člověku a Bohu. Pracovat
znamená milovat naše bratry, a v
nich Boha. Veškerá práce je současně
službou lidem i aktem klanění se
Bohu.

„Všechny lidské skutky se vykonávají
jako by byly na oltáři, a každý z vás
jistým způsobem slouží v tomto
spojení kontemplativních duší, kterým
je váš den, svou mši. Tato mše trvá
dvacet čtyři hodin, v očekávání mše
následující, která potrvá dalších
dvacet čtyři hodin, a tak dále až do
konce našeho života“.

Bůh přidružuje člověka ke svému
stvořitelskému dílu ve službě
člověku, ale také k vykupitelskému
dílu svého Syna Ježíše Krista. Mezi
mnoha mimořádnými světly, která
svatý Josemaría obdržel 6. října 1966
při slavení mše svaté, velmi živě



zakusil námahu mše svaté, skrze
kterou mu Bůh dal poznat, že mše
svatá je opravdová, tvrdá práce a že
práce je mší svatou.

„Ve svých pětašedesáti letech jsem
učinil úžasný objev. Rád slavím mši
svatou, ale včera mě to stálo obrovské
úsilí. A jaké úsilí! Viděl jsem, že mše
svatá je skutečně Opus Dei, práce,
taková, jaká byla pro Ježíše Krista při
jeho první mši svaté: Kříž. Viděl jsem,
že kněžský úřad, slavení mše svaté, je
práce, skrze kterou se má eucharistie
uskutečnit; že člověk zakouší bolest i
radost i únavu. Cítil jsem na svém těle
vyčerpání z božské práce.“ „Nikdy mi
slavení svaté oběti nepřipadalo tak
těžké jako v ten den, kdy jsem pocítil,
že mše svatá je také Opus Dei.
Přinesla mi mnoho radosti, ale zůstaly
mi drobky (...) To lze vidět jen tehdy,
když to Bůh chce dát.“



A Ernesto Juliá poznamenává, že tím
chtěl Bůh dát svatému Josemaríovi
poznání, které má šířit mezi lidmi.

„Dílo se má uskutečňovat v souladu s
tím, jak se práce proměňuje ve mši, a
tato mše se má plně uskutečňovat
tak, jak se proměňuje v práci v životě
Josemaríi Escrivy a v životě všech,
kdo byli povoláni do Díla; život Krista
byl právě takovou prací.“

„Toto je nauka, kterou má Josemaría
Escrivá připomínat v srdci církve.
Obtíže, jež nyní vznikají [má-li se
porozumět Opus Dei], pomohou i
církvi pochopit lépe sebe samu, v celé
své plnosti. Překoná se tak určitá
setrvačnost staletého způsobu
vnímání svatosti, a to že ‚do plnosti
sjednocení s Bohem‘ patří i
skutečnost práce. Duchovní život
křesťana je ‚mše‘, ‚Boží dílo‘, neboť
mše je veškerá ‚práce‘ Krista, která se
předkládá Bohu Otci za vykoupení
světa.“



K tomu Scott Hahn poznamenal ve
výše citované knize:

Pracujeme, abychom se dokonaleji
klaněli. Klaníme se, když pracujeme.
Když první křesťané hledali slovo,
kterým by popsali svůj způsob
uctívání, vybrali slovo leitourgia,
které by podobně jako hebrejské
slovo ábodah mohlo označovat
uctívání rituální, ale které by také
mohlo znamenat ‚veřejnou službu‘,
jako je práce metařů nebo těch, kteří
za soumraku rozsvěcují pouliční
lampy. Význam je zřejmý těm, kdo
znají biblické jazyky, ať už jsou nebo
ne obeznámeni s tradicí katolické
liturgie.

Svatý Josemaría často hovořil o
„jednotě života“ křesťana, čímž chtěl
poukázat na to, že celý náš život
(většinu času v životě trávíme prací)
má být adorací Bohu. V jednom z
nejznámějších spisů svatého
Josemaríi, který mnozí považují za



Magnu chartu spirituality Opus Dei,
čteme:

„Bůh vás volá k tomu, abyste mu
sloužili v civilních, světských,
hmotných činnostech lidského života:
v laboratoři, na chirurgickém sále
nemocnice, v kasárnách, na katedře
univerzity, v továrně, v dílně, na poli,
doma, zkrátka v každém z obrovského
množství prací na nás každý den čeká
Bůh. Mějte to na paměti: je něco
svatého, božského, skrytého v
nejběžnějších situacích, a je na
každém z vás, abyste to nalezli.

Říkával jsem vysokoškolákům a
dělníkům, kteří za mnou chodili ve
třicátých letech, že musí umět
zhmotnit, materializovat duchovní
život. Chtěl jsem je tak odvést od
pokušení, jež bylo tehdy a je i dnes tak
časté, vést jakýsi dvojí život: vnitřní
život, život vztahu s Bohem na jedné
straně, a život druhý, jiný, odlišný a
oddělený, život rodinný, pracovní a



společenský, plný drobných
pozemských skutečností.

To ne, děti moje! Nemůže existovat
dvojí život, nemůžeme být
schizofreničtí, jestliže chceme být
křesťany: je jen jediný život z masa a
ducha a tento život musí být - v duši i
v těle - svatý a plný Boha.
Neviditelného Boha najdeme v
nejviditelnějších a nejhmotnějších
věcech.

Není jiné cesty, děti moje: buď budeme
umět nalézt ve svém běžném životě
Pána, nebo ho nenajdeme nikdy. Proto
vám mohu říci, že naše doba
potřebuje vrátit skutečnosti a
situacím, které se zdají
nejobyčejnějšími, jejich vznešený
původní smysl, dát je do služeb Božího
Království, zduchovnit je tím, že z nich
učiní prostředek našeho trvalého
setkávání s Ježíšem Kristem a
příležitost k takovému setkávání.



Opravdový křesťanský smysl - hlásání
zmrtvýchvstání všeho tělesného - se
vždy logicky střetával s desinkarnací,
aniž měl obavu, že bude považován za
materialismus. Je proto možné mluvit
o křesťanském materialismu, který se
odvážně staví proti materialismům,
které jsou duchu uzavřeny.

(...) Zdá se nám, děti moje, že na
obzoru splývají nebesa a země. Ale ne,
místem, kde se opravdu spojují, jsou
vaše srdce, když svatě prožíváte běžný
život...“

Poznámky na závěr

Profesionální práce je důležitou
částí povolání ke svatosti.

Tuto myšlenku svatý Josemaría
opakuje při mnoha příležitostech.
Být nevěrný svým profesním
povinnostem, službě druhým,
znamená být nevěrný křesťanství.



Když jsem studoval práva na jedné
státní univerzitě v Madridu, která ale
měla kapli i kaplana, staršího a velmi
zbožného, zastavil mě jednou na
chodbě fakulty a řekl mi zhruba toto
(takřka doslova): „Diego, víš co?
Začínám vám rozumět. Dnes se u mě
zpovídal jeden z chlapců, který přišel
ze školy Opus Dei; obvinil se, že
‚nestuduje‘. Nikdy předtím jsem o
tomto hříchu neslyšel.“

Profesionální práce, dáváme-li ji
do vztahu k druhým lidem, nám
ukazuje smysl poslání naší víry.

Víra se nepraktikuje jen chozením do
kostela, ale také, a to mnohem častěji,
chozením do práce. Když přednáším
o křesťanském apoštolátu, často
opakuji, že naše „apoštolské aktivity“
probíhají pokaždé s mnoha lidmi,
protože například lékař má vždy
nemocnici (státní nebo soukromou,
katolickou nebo ne, na tom nezáleží)
plnou pacientů, které musí ošetřovat;



učitel (ve státní nebo veřejné škole,
katolické nebo ne, na tom nezáleží)
má své třídy plné studentů, které
musí učit; řidič má svůj autobus plný
cestujících, které musí obsloužit;
letuška, hudebník, filmový herec,
cirkusový klaun, policista, horník,
voják, námořník, žena v
domácnosti... Ti všichni jsou v
kontaktu s mnoha lidmi, kterým mají
sloužit, a to všechno jsou apoštolské
činnosti, a pokud jsou dobrými
profesionály, ve všech těchto
činnostem se nachází spousta lidí.
Když byl svatý Josemaría požádán o
statistiku apoštolských plodů Opus
Dei, nemohl odpovědět, protože
práce Díla se nedá vyčíslit. Když se
svatého Josemaríi v roce 1967 zeptali,
jak vidí budoucnost Opus Dei v
budoucích letech, odpověděl:

„Opus Dei je stále velmi mladé. (...)
Práce, která nás čeká, je obrovská. Je
to moře bez břehů, protože dokud
budou na zemi lidé, a ať už jsou změny



ve výrobním procesu jakkoliv velké,
budou mít práci, kterou mohou
nabídnout Bohu, kterou mohou
posvětit. S Boží milostí je chce Dílo
naučit, aby touto prací sloužili všem
lidem bez rozdílu stavu, rasy a
náboženství. Tím, že budou sloužit
lidem, budou sloužit Bohu“.

A neznamená to
„instrumentalizovat“ práci za účelem
„evangelizace“, ale dát této práci její
nejhlubší smysl - nejzákladnější
projev naší služby, lásky.

Už od dětství musí být křesťané
vedeni k tomu, aby dobře rozuměli
evangelijní důležitosti své profese.

Mladí lidé musí pochopit, že profesní
úspěch se měří službou, kterou
poskytují druhým, a aby to byla
služba dobrá, musí být dobře
formováni. Neformují se proto, aby
vynikali, ale aby sloužili.



Není to pouze duch Opus Dei, ale je
to i dědictví univerzální církve.

Dílo, jak zdůraznil Pavel VI. v ručně
psaném dopise 1. října 1964
adresovaném svatému Josemaríovi,
se zrodilo v naší době „jako
charakteristický projev věčného
mládí církve“. Církev se neustále
obnovuje a někdy se zdá, že je to loď
před ztroskotáním, ale vždy, v každé
dějinné epoše, je obnovena Duchem
svatým, který ji vede.

Pronásledování nikdy neskončí

Opus Dei je a bude pronásledováno,
dokud bude ďábel na svobodě, stejně
jako byli a budou pronásledováni
křesťané všech dob, a to tím více, čím
věrnější budou evangeliu. „Když řeka
teče, nese vodu,“ říkají někteří
skeptici tváří v tvář kritice Díla. A my
křesťané odpovídáme, alespoň v
našem srdci: Ježíš Kristus byl Bůh a...
ukřižovali ho. Podívej se na ten
úspěch. A právě na kříži, když si už



mysleli, že vyhráli, Ježíš definitivně
zvítězil nad zlem, nad ďáblem a
smrtí.

V letech, kdy i v hierarchických
strukturách byli lidé, kteří chtěli
Opus Dei poškodit, řekl svatý
Josemaría v meditaci, několik měsíců
před svou smrtí v roce 1975,
některým svým synům:

„Co nás může zde na zemi
znepokojovat? Nic! A jaká je moc
těchto lidí? Před Boží mocí, která je s
námi, to není nic! Saracénská nenávist
těchto církevních hodnostářů a těch,
kteří zacházejí s lidmi jako s loutkami,
co to zmůže proti Bohu, který je s
námi? Nic! Oni jsou nahoře a my jsme
dole, mají moc a my ne. Co na tom
záleží, když Bůh je s námi! Nic! A
proto je důležité, že s námi je Bůh. A
potom, pokoj a klid.“

Instaurare Omnia in Christo



Obnovit vše v Kristu, říká svatý Pavel
Efezanům a svatý Josemaría dodává: 
Obnovte svět v duchu Ježíše Krista,
postavte Krista na vrchol a do středu
všech věcí. Svět čeká na plnost své
podoby, kterou přinese Kristova
vláda. Vše je na tento konec
připraveno.

Ne nadarmo je pečetí tohoto díla kříž
uvnitř světa (jako forma, jež
uchovává svou podobu).

Na druhé straně dal Bůh svatému
Josemaríovi jasně poznat přitažlivou
sílu kříže, pokud ho my křesťané
vnášíme doprostřed světa. Bylo to 7.
srpna 1931, sotva dva roky poté, co
mu Bůh dal spatřit Opus Dei. Co viděl
svatý Josemaría? Říká to on sám:

„(...) při pozdvihování, v usebrání, bez
toho že bych se rozptyloval - in mente
jsem přinesl oběť Milosrdné lásky - mi
s neobyčejnou silou a jasností přišla
na mysl věta z Písma: ‚et si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad me



ipsum‘ (a já, až budu ze země vyvýšen,
potáhnu všechny k sobě, Jan 12,32).
Obyčejně se nadpřirozena obávám.
Pak přichází neboj se, to jsem já. A
pochopil jsem, že to budou Boží muži
a ženy, kdo vyzdvihnou Kříž s
Kristovou naukou na vrchol veškeré
lidské činnosti... A viděl jsem, jak Pán
triumfuje a všechno k sobě přitahuje.“

Velkorysost

S touto mentalitou musíme my
křesťané kráčet světem s
přesvědčením, že jsme Boží silou, solí
země, světlem světa.

Když v 50. letech cestovali dva mladí
profesionálové vlakem do Galicie
(region na severozápadě Španělska),
aby tam šířili Opus Dei, přistoupil k
nim další cestující a zeptal se jich:
„Jste od námořnictva?“ (v Galicii se
nachází Španělská námořní
akademie) A jeden z nich bez
mrknutí oka odpověděl: „Ne, my



jsme z akademie, která se teprve
připravuje.“

Opus Dei učí mnohem víc než jen
pracovní etiku, je to teologie,
metafyzika práce.

Z toho, co jsme viděli, vyplývá, že
spiritualita, kterou Opus Dei šíří,
není pouhou „pracovní etikou“, jak
se vyjádřil Max Weber o etice
kalvínské. Je to opravdová „teologie
práce“, metafyzika práce.

Musíme pracovat co nejdokonaleji

Je samozřejmé, že bychom měli vždy
pracovat co nejlépe, protože pokud je
práce naší obětí Bohu, měli bychom
na oltář položit dobře vykonanou
práci, stejně jako Ježíš Kristus ve své
dílně a na kříži. „Bene omnia fecit“,
říkal svatý Josemaría, když
parafrázoval Markovo evangelium, a
dodával: Všechno dělal dobře: velké
zázraky i nepatrné věci všedního
života, které nikoho neoslňovaly, ale



které Kristus dělal naplno jako ten,
kdo je perfectus Deus, perfectus homo,
dokonalý Bůh a dokonalý člověk.

Péče o drobné věci

Vězte, že obyčejně nebudete mít
prostor k tomu, abyste konali
výjimečné skutky, mimo jiné i proto,
že takové příležitosti obvykle
nenastávají. Na druhou stranu není
nouze o příležitosti, kdy můžete svou
lásku k Ježíši Kristu projevit
prostřednictvím malých a obyčejných
věcí.

Toto není elitářství

Opus Dei bývá někdy obviňováno, že
se zaměřuje na nejlepší profesionály.
Není to pravda. Obrací se na všechny
lidi. Ale kdo se však touto
spiritualitou formuje, stává se každý
den lepším. Kdo na sobě nechce
každý den pracovat, tuto spiritualitu
nepochopí. Tato touha zdokonalovat



se nespočívá v tom, že vynikáme nad
ostatními, ale nad sebou samým.

Na závěr konference promítl autor
krátké video.

Diego Poole, profesor práva na
univerzitě Rey Juan Carlos

www.omnesmag.com/foco/san-
josemaria-vocacion-profesional

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

profesionalni-povolani-v-uceni-svateho-
josemarii/ (15.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/profesionalni-povolani-v-uceni-svateho-josemarii/
https://opusdei.org/cs-cz/article/profesionalni-povolani-v-uceni-svateho-josemarii/
https://opusdei.org/cs-cz/article/profesionalni-povolani-v-uceni-svateho-josemarii/

	Profesionální povolání v učení svatého Josemaríi

