
opusdei.org

„Pro mne jste
udělali“: skutky
tělesného
milosrdenství

Tento redakční článek
pojednává o skutcích tělesného
milosrdenství, které
doporučoval Ježíš Kristus.
Křesťan nemůže být lhostejný k
potřebám druhých, i těch jemu
neznámých, protože je v nich
Kristus, který ho prosí o pomoc.

01.04.2019



Náš Bůh se neomezil jen na to, že nás
má rád. Sám nás uhnětl z prachu
země. 1 „Byli jsme stvořeni Božíma
rukama. Bůh je jakoby řemeslník.“2

Stvořil nás ke svému obrazu a
podobě a chtěl se dokonce „stát
jedním z nás“ 3: Slovo se stalo tělem,
pracovalo vlastníma rukama, neslo
na svých ramenou utrpení všech
staletí a chtělo si navěky uchovat
rány po svém umučení jako trvalé
znamení své věrné lásky. Pro to vše
se my křesťané nejen smíme nazývat
Božími dětmi, ale také jimi jsme 4.
Pro Boha a jeho děti „láska nikdy
nemůže být abstraktním slovem. Pro
svou povahu je konkrétním životem:
úmysly, postoje a chování se ověřují
v každodenních činech“. 5 Svatý
Josemaría varoval před způsoby
myšlení, které „v křesťanství vidí jen
soubor pobožností nebo úkonů
zbožnosti, ale nechápou, že zahrnuje
situace všedního života, cit pro nouzi
bližního a snahu o odstranění
nespravedlností. Zdá se mi, že lidé s



tímto smýšlením ještě nepochopili, co
to znamená, že se Boží Syn stal
člověkem, že přijal tělo, duši a hlas
člověka a sdílel s námi náš úděl do
poslední zkoušky, to je do smrti“. 6

Jsme voláni k milosrdenství

Ve scéně posledního soudu, kterou
Ježíš popisuje v evangeliu, se jak
spravedliví, tak nespravedliví užasle
ptají, kdy Pána viděli hladového,
nahého, nemocného a pomohli mu,
nebo naopak nepomohli.7 Pán jim
odpovídá: „Amen, pravím vám:
Cokoli jste udělali pro jednoho z
těchto mých nejposlednějších bratří,
pro mne jste udělali“ (Mt 25,40). Jsou
to poněkud zvláštní slova, jako by
nás Pán vybízel k tomu, abychom
pamatovali jenom na něj a řídili se
jeho příkladem milosrdenství. Ježíš
slavnostně prohlašuje: „Amen,
pravím vám… pro mne jste
udělali.“ „Jistým způsobem se spojil s
každým člověkem,“ 8 protože zašel ve



své lásce až do krajnosti: „Nikdo
nemá větší lásku než ten, kdo za své
přátele položí svůj život“ (Jan 15,13).
Být křesťanem znamená vstoupit do
této nepodmíněnosti Boží lásky,
nechat se uchvátit „vždy větší Boží
láskou“. 9

Ve zmíněné části evangelia hovoří
Pán o hladu, žízni, putování, nahotě,
nemoci a vězení. 10 Skutky
milosrdenství tento vzor následují.
Církevní otcové je často rozebírali a
dali impulz k tomu, aby se rozvinuly
v tělesných a duchovních skutcích.
Pochopitelně se přitom nesnažili
obsáhnout veškeré lidské utrpení. V
průběhu staletí se pak k těmto
prvním skutkům připojila ještě
povinnost pohřbívat zemřelé za
doprovodu příslušného duchovního
skutku, tj. modlitby za živé a
zemřelé. V následujících dvou
redakčních článcích si tyto skutky, do
nichž církev shrnuje volání k
milosrdenství, probereme. Toto



volání je všeobecné – Pán říká svým
učedníkům všech dob: „Buďte
milosrdní, jako je milosrdný váš
Otec.“ (Lk 6,36) – a právě skutky
milosrdenství nám toto volání
odhalují. „Bylo by hezké,“ navrhl
nedávno papež. „kdybyste se je
naučili zpaměti. Budou pak pro vás
jednodušší!“ 11

Solidarita naživo

Když se poté, co jsme si připomněli
skutky tělesného milosrdenství,
rozhlédneme kolem sebe, můžeme
zprvu dojít k závěru, že na světě není
většinou mnoho příležitostí k jejich
konání. Před staletími byl lidský
život mnohem více vystaven
přírodním silám, lidské zvůli a
křehkosti těla, dnes však málokde
nastane situace – vyjma
mimořádných případů nouze či
přírodních katastrof –, kdy je
naléhavě potřeba pohřbívat zemřelé
nebo poskytovat přístřeší lidem bez



střechy nad hlavou, protože se o to
stará stát. A přece je na zemi hodně
míst, kde jsou všechny tyto skutky na
denním pořádku. Dokonce i v těch
nejrozvinutějších zemích jsou i přes
systém sociální péče časté situace
velké hmotné tísně – tzv. čtvrtý svět .

Každý by si měl být této skutečnosti
vědom a měl by se zamýšlet nad tím,
jak může přispět ke zlepšení. „Je
třeba otevřít oči, je třeba umět se
dívat kolem sebe a vidět, jak nás Bůh
volá prostřednictvím lidí z našeho
okolí. Nemůžeme žít obrácení zády k
lidem, uzavřeni do svého malého
světa. Ježíš tak nežil. Evangelia mluví
často o jeho milosrdenství, o jeho
schopnosti mít účast na bolesti a na
potřebách ostatních lidí.“ 12

Prvním projevem skutků tělesného
milosrdenství je solidarita se všemi,
kdo trpí, i když je neznáme: „Při
veřejných pohromách a neštěstích,
které se nás také dotýkají, se



nestaráme jen o své problémy, ale
plně podporujeme i ostatní občany.“ 
13 Na první pohled by se mohlo zdát,
že takový postoj je sice chvályhodný,
ale neúčinný. Solidarita však vytváří
úrodnou půdu, z níž pak může
bohatě vyrůstat milosrdenství. Výraz
solidarita pochází z latinského 
solidum a vyjadřuje přesvědčení o
přináležitosti k celku, tedy že
události v životě druhých vnímáme
jako vlastní. Ačkoli má tento výraz
význam již na čistě lidské úrovni, pro
křesťana nabývá celou svou sílu. „Už
nepatříte sami sobě,“ říká svatý Pavel
Korinťanům (1 Kor 6,19). Toto tvrzení
může na současného člověka působit
zneklidňujícím dojmem, může je brát
jako ohrožení své nezávislosti.
Přitom nám však říkají jen to, že
lidstvo, a zvláště církev, je jedna
„velká rodina,“ 14 jak často zmiňují i
poslední papežové.

„Mějte se navzájem trvale rádi jako
bratři… Pamatujte na vězně, jako



byste byli sami vězněni s nimi, na ty,
kteří jsou týráni, protože i vy žijete
na zemi těžký život“ (Žid 13,1–3). I
když není možné vědět o utrpení
každého jednoho člověka, ani není
možné všechny tyto problémy
hmotně řešit, nemohou být trpící lidé
křesťanovi lhostejní, protože je
miluje Božím srdcem: „Bůh ví
všechno dokonaleji a lépe než naše
svědomí“ (1 Jan 3,20). Když ve mši
svaté prosíme Otce: „A nás všechny,
kdo přijímáme jeho tělo a krev, naplň
jeho svatým Duchem, ať jsme jedno
tělo a jedna duše v Kristu, našem
Pánu,“ 15 hledíme na plnost toho, co
je již skutečností, která tiše roste
„jako les, v němž krásné stromy
nabízejí solidaritu, společenství,
důvěru, podporu, šťastnou
skromnost, přátelství“. 16

Solidarita tedy u křesťana dostává
svou konkrétní podobu především v
modlitbě za ty, kdo trpí, i když je
nezná. Plody této modlitby,



sestávající též z práce a oběti ve
většině případů neuvidíme, jsme
však přesvědčeni, že „to všechno
proudí světem jako životní síla“. 17 Z
toho důvodu je v Římském misálu
uveden velký počet mší za různé
potřeby týkajících se všech podnětů
ke skutkům milosrdenství. Modlitba
věřících na konci liturgie slova v nás
také probouzí „starost o všechny
církve“ a o všechny lidi, takže
můžeme spolu se svatým Pavlem říci:
„Kdo necítí slabost, abych ji necítil i
já? Kdo je sváděn ke hříchu, aby to
nepálilo i mne?“ (2 Kor 11,29).

Solidaritu lze projevovat i
„jednoduchými každodenními gesty,
jimiž lámeme logiku násilí,
vykořisťování, egoismu“ ve „světě
vyhroceného konzumu,“ který „je
zároveň světem špatného zacházení
s životem v každé jeho formě“. 18

Dříve bývalo v mnohých rodinách
zvykem políbit chléb, když spadl na
zem; projevovala se tím úcta k práci,



kterou stálo získání potravin, a
děkovalo se za to, že bylo co do úst.
„Nasytit hladového“ tedy může být
specifikováno v tom, že sníme, co
nám předloží, že nebudeme v jídle
zbytečně vybíraví, že budeme
zužitkovávat zbytky; „napojit
žíznivého“ nás může zase inspirovat
k tomu, abychom neplýtvali zbytečně
vodou, která je na mnoha místech
vzácností; 19 „obléci nahého“ může
mít svou konkrétní podobu v tom, že
budeme pečovat o své oblečení, že se
v rodině bude oblečení dědit z dětí
na děti, že se nenecháme ovládat
posledními módními výkřiky atd. Z
těchto malých a ne tak malých
sebezáporů mohou vzejít příspěvky,
kterými můžeme potěšit ty
nejpotřebnější – jak učil svatý
Josemaría chlapce sv. Rafaela –, nebo
také dary pro humanitární pomoc.
Před několika měsíci nám papež
připomněl, že „pokud se Svatý rok
nedotkne našich kapes, není to pravé
milostivé léto“. 20



Pohostinnost: neopouštět slabého

Rodiče mohou především svým
příkladem udělat hodně pro to, aby
„tak naučili žít i své děti (…); učit je
překonávat sobectví, věnovat část
vlastního času velkorysé službě
méně šťastným a zapojovat se do
činností odpovídajících jejich věku, v
nichž se projevuje duch lidské a
božské solidarity“. 21 Protože láska
má v sobě řád – ta láska, která se
soustředí na ty, kdo žijí daleko, a
nezajímá se o ty, které má blízko,
není pravá –, má toto překonávání
sobectví začínat zpravidla ve vlastní
rodině. Všichni, malí i velcí, se
musíme učit zvedat zrak, abychom
objevili drobnou každodenní nouzi, v
níž se nachází lidé, s nimiž žijeme.
Zvláště je třeba doprovázet rodinné
příslušníky a přátele, které trápí
nějaká nemoc, aniž bychom jejich
neduhy považovali za závadu, pro
niž stačí najít technické řešení.
„‘Nezamítej mě v čas stáří,



neopouštěj mě, když pozbývám
sil‘ (Žl 71,9). To je volání starého
člověka obávajícího se zapomnění a
pohrdnutí.“ 22 Vědecký pokrok zlepšil
podmínky nemocných, nemůže však
nahradit blízkost člověka, který v
nemocných nevidí zátěž, ale Krista,
který potřebuje, abychom se o něj
postarali. „Nemocní jsou on,“ 23

napsal svatý Josemaría. V jeho
slovech se odráží naléhavá Pánova
výzva: „Amen, pravím vám… pro
mne jste udělali“ (Mt 25,40).

„Kdy jsme tě viděli nemocného nebo
ve vězení, a přišli jsme k tobě?“
Někdy může být náročné vidět Boha
v trpícím člověku, který má špatnou
náladu, je rozmrzelý nebo náročný a
sobecký. Ale právě kvůli své slabosti
si nemocný člověk zaslouží ještě více,
aby byl milován. Božská záře
osvětluje tvář nemocného člověka,
který se podobá ztrápenému Kristu,
jehož tvář byla tak znetvořena, že
„neměl podobu ani krásu, aby



upoutal náš pohled; neměl vzhled,
abychom po něm zatoužili“ (Iz 53,2).

Péče o nemocné, staré a umírající
vyžaduje značnou dávku trpělivosti a
velkoryse věnovaný čas, zvláště,
jedná-li se o dlouhodobou nemoc.
Dobrý Samaritán „měl sám také svoje
závazky a byl zaneprázdněn“. 24 Těm
však, kdo se jako on této práci
nevyhýbají a neskrývají za
neosobními řešeními, jejichž smysl
tkví koneckonců v tom zbavit se těch,
kdo jsou již po lidské stránce
neužiteční, Pán říká: „Když to víte,
blaze vám, jestliže podle toho
jednáte“ (Jan 13, 17). Pro ty, kdo se
starali o slabé, má Bůh nachystáno
něhyplné přivítání: „Pojďte,
požehnaní mého Otce“ (Mt 25,34).

„Skutečná míra lidství,“ napsal
Benedikt XVI., „se podstatně určuje
ve vztahu k utrpení a k trpícímu. A to
platí jak pro jednotlivce, tak pro
společnost. Taková společnost, která



nedokáže přijmout trpící a neumí
jejich utrpení sdílet a vnitřně nést
svým soucitem, je společností krutou
a nelidskou.“ 25 Nemocní nám
navracejí lidství, které je někdy
pošlapáváno rytmem uspěchaného
světa: připomínají nám, že lidé jsou
důležitější než věci, a bytí důležitější
než činnost.

Někteří lidé buď proto, že je k tomu
vyzval Bůh, nebo proto, že se pro to
sami rozhodli, věnují podstatnou část
svého dne péči o trpící, aniž za to
čekají uznání. I když se o nich nepíše
v turistických průvodcích,
představují skutečnou část světového
dědictví, protože nás učí, že jsme na
světě proto, abychom se starali o
druhé. 26 V tom také spočívá
neměnný smysl pohostinnosti,
přijetí.

Jen vzácně budeme muset pohřbívat
nějakého zemřelého, můžeme ho
však spolu s jeho blízkými



doprovázet v jeho posledních
chvílích. Účast na pohřbu je něčím
víc než jen společenskou povinností.
Půjdeme-li až ke kořenům těchto
gest, zjistíme, že v nich pulzuje
nefalšované lidství otevírající se
věčnosti. „Také zde se dostává
milosrdenství tomu, kdo odchází, i
tomu, kdo zůstává, a umožňuje nám
pocítit, že Bůh je větší než smrt a
pokud zůstáváme v Něm, loučíme se
„na shledanou“.“ 27

Vynalézavost: pracovat s tím, co je

Rodiny prchající před válkou, lidé
bez práce, „uvěznění v nových
formách nevolnictví moderní
společnosti“ 28 jako je závislost na
drogách, požitkářství, gamblerství…
to jsou různé druhy materiální
nouze, která existuje kolem nás.
Člověk ani neví, kde a jak začít.
Zkušenost však ukazuje, že drobné
iniciativy, zaměřené na řešení
nějakého problému v našem



bezprostředním okolí, do nichž se
člověk pustí s tím, co má a s kým
může – většinou jen s dobrou
náladou a vynalézavostí než s časem,
finančními prostředky nebo
podporou veřejnoprávních subjektů
–, nakonec mohou přinést mnoho
dobrého. Pocit nezaslouženosti totiž
vyvolává vděčnost, jež se stává
hybnou silou nových iniciativ:
milosrdenství nalézá milosrdenství 29

a je předáváno dál. Naplňuje se tak
evangelijní podobenství o hořčičném
zrnku: „Je sice menší než všecka
semena, ale když vyroste, je větší než
ostatní zahradní rostliny a stane se z
něho keř, takže přilétají ptáci a
hnízdí v jeho větvích“ (Mt 13,32).

Potřeby v jednotlivých místech a
možnosti každého jednotlivce jsou
velmi rozdílné. To nejlepší je
vyhlédnout si něco, co je v našich
možnostech, a na tom začít pracovat.
Časem – mnohdy dříve, než jsme si
mysleli – se nám otevřou dveře, které



vypadaly, že zůstanou zavřené.
Tehdy se dostaneme k uvězněným, k
spoutaným tolika dalšími
závislostmi, pohozeným jako odpad v
kanálech světa, který je odepsal, když
se pokazili.

Někdo je např. zavalen prací, a i když
si myslel, že na něco takového nemá
čas, najde způsob, jak část svého úsilí
přesměrovat na věci, které
zaměstnají další lidi, a tím jim
pomůžou dostat se z nelehké situace
člověka, který nemá v životě žádný
směr. Dojde k spolupůsobení sil.
Někdo nemůže věnovat příliš času,
má však schopnost organizovat a
navazovat styky… jiný není tak dobrý
v organizování, ale zato může
věnovat svůj čas. Před lidmi v
důchodu se tak např. otevírá
panorama druhého mládí, kdy
mohou předávat mnohé ze svých
bohatých životních zkušeností.
„Nezávisle na stupni dosaženého
vzdělání nebo na bohatství mohou



všichni něčím přispívat k budování
spravedlivější a bratrštější
společnosti. Konkrétně si myslím, že
se všichni mohou hodně poučit z
příkladu velkorysosti a solidarity
těch nejprostších lidí; z jejich
velkorysé moudrosti, která umí z
mála udělat mnoho , což náš svět
velmi potřebuje.“ 30

***

 Při vzpomínce na svá první kněžská
léta v Madridu náš Otec vzpomínal
na to, jak chodil na opuštěná místa
„stírat slzy, poskytovat pomoc těm
nejpotřebnějším, starat se s láskou o
děti, staré lidi a nemocné. Na oplátku
se mu dostávalo hodně lásky… a sem
tam i nějaké té rány kamenem“. 31

Myslel také na iniciativy, které dnes
spolu s dalšími iniciativami
rozvíjenými křesťany a dalšími lidmi
fungují na mnoha místech světa a
budou se nadále rozrůstat „ quasi
fluvium pacis , jako pokojná řeka“ 32:



„Je to pro mne jako sen, krásný sen,
který sním v okrajových čtvrtích
velkých měst, kde s lidmi jednáme s
láskou a díváme se jim zpříma do očí,
protože jsme si všichni rovni.“ 33

1 Srov. Gen 3,7; Mdr 7,1.

2 František, Kázání z Domu sv. Marty,
12–XI–2013.

3 2. vat. koncil, past. konst. Gaudium
et spes (7–XII–1965), 22.

4 Srov. 1 Jan 3,1.

5 František, bula Misericordiae vultus
(11–IV–2015), č. 9.

6 Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č. 98.

7 Srov. Mt 25,36.44

8 2. vat. koncil, past. konst. Gaudium
et spes (7–XII–1965), 22.

9 František, ap. exh. Evangelii
gaudium (24–XI–2013), 7; srov. sv. Jan



Pavel II., enc. Redemptor hominis (4–
III–1979), 9.

10 Srov. Mt 25,35–36.

11 František, Anděl Páně, 13–III–
2016.

12 Jít s Kristem, č. 146.

13 Dopis 14–II–1950, 20; cit. in:
Burkhart, E.; López, J., Vida cotidiana
y santidad en la enseñanza de San
Josemaría , II, Rialp, Madrid 2011, s.
314.

14 Srov. např., blah. Pavel VI.,
Poselství Valnému shromáždění OSN,
24-V-1978; sv. Jan Pavel II., enc. Dives
in misericordia (30-XI-1980) 4, 12;
Benedikt XVI., Poselství k 41.
Světovému dni míru, 8-XII-2007.

15 Římský misál, 3. eucharistická
modlitba.

16 František, Promluva, 28–XI–2014.



17 František, Evangelii gaudium, 279.

18 František, enc. Laudato si (24–V–
2015), 230.

19 Srov. tamtéž, 27–31.

20 František, 10. 2. 2016.

21 Rozhovory, č. 111.

22 František, ap. ex. Amoris laetitia
(19–III–2016), 191.

23 Sv. Josemaría, Cesta, č. 419.

24 František, 27–IV–2016.

25 Benedikt XVI., enc. Spe salvi (30–
XI–2007), 38.

26 Srov. František, Evangelii
gaudium, 209.

27 František, Generální audience, 10–
IX–2014.

28 František, Misericordiae vultus, 16.



29 Srov. Mt 5,7.

30 František, videoposelství, 1–I–
2015.

31 Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 1–X–1967 (cit. in:
S. Bernal, Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei ;
Rialp, Madrid 1980, 6. vyd., s. 191).

32 Iz 66,12 (Vulg.)

33 Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 1–X–1967.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/pro-

mne-jste-udelali-skutky-telesneho-
milosrdenstvi/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/pro-mne-jste-udelali-skutky-telesneho-milosrdenstvi/
https://opusdei.org/cs-cz/article/pro-mne-jste-udelali-skutky-telesneho-milosrdenstvi/
https://opusdei.org/cs-cz/article/pro-mne-jste-udelali-skutky-telesneho-milosrdenstvi/

	„Pro mne jste udělali“: skutky tělesného milosrdenství

