
opusdei.org

Předávat víru (1)

V rodině se utváří náš
charakter, osobnost, návyky... a
také se v ní učíme jednat s
Bohem, což je úkol, který je čím
dál tím aktuálnější, jak je
uvedeno v tomto článku.

09.01.2018

Každé dítě je projevem důvěry Boha
v rodiče: Bůh svěřuje do jejich péče a
vedení bytost povolanou k věčnému
štěstí. Nejlepším odkazem, který lze
dítěti předat, je víra; je to dokonce to
jediné skutečně důležité, neboť víra
dává životu zásadní smysl. Bůh



ostatně nikdy nesvěřuje poslání, aniž
by neposkytl nezbytné prostředky k
jeho uskutečnění. Žádné jiné lidské
společenství není lépe vybaveno k
tomu, aby pomáhalo víře uchytit se v
srdci, než rodina.

Osobní svědectví

Výchova ve víře není jen výukou, je i
předáváním poselství života. I když
je Boží slovo samo o sobě účinné,
chtěl si Pán pro jeho šíření posloužit
svědectvím a prostřednictvím lidí:
evangelium je tehdy přesvědčivé,
když je žité.

Platí to zvláště tehdy, když hovoříme
o dětech, neboť ty obtížně rozlišují
mezi tím, co se říká, a kdo to říká; a
platí to o to více, když myslíme na
vlastní děti, protože ještě jasně
nerozlišují mezi rodičem, který se
modlí, a modlitbou samotnou:
modlitba má pro ně zvláštní hodnotu
a je milá a důležitá proto, že ten kdo
se jí modlí, je jejich matka nebo otec.



Rodiče díky tomu mají na své straně
vše potřebné pro to, aby mohli svým
dětem předávat víru: ale spíš než
množství slov od nich Bůh žádá, aby
byli zbožní a důslední. Nemají se
snažit děti stále poučovat, ale spíše
jim dávat osobní přirozený příklad.

Na to, aby se v dětech víra upevnila,
někdy stačí, když děti vidí radost
svých rodičů po zpovědi. Nelze
podceňovat všímavost dětí: i když
vypadají nevinně, ve skutečnosti
znají dobré i špatné stránky svých
rodičů, a všechno, co rodiče dělají,
nebo nedělají, je pro ně sdělením,
které je buď formuje, nebo
deformuje.

Benedikt XVI. mnohokrát řekl, že
hluboké změny v institucích a lidech
většinou působí svatí, ne moudří a
mocní: „V dějinných zvratech byli
(svatí) skutečnými reformátory, kteří
tolikrát vyvedli lidstvo z temných



údolí, kam vždy hrozí, že se zřítí; vždy
ho znovu osvítili.“[1]

V rodině se děje cosi podobného:
bezesporu je důležité myslet na to,
jak co nejlépe a pedagogicky
předávat víru, a jak se naučit být
dobrým vychovatelem, ale tím
hlavním má být touha rodičů po
svatosti. Osobní svatost pomůže najít
ten nejlepší výchovný způsob.

Ve všech křesťanských prostředích
se ze zkušenosti ví, jak dobré
výsledky přináší toto přirozené a
nadpřirozené uvádění do zbožného
života, k němuž dochází v teple
domova. V očích dítěte patří vztah
k Pánu mezi první a nejzákladnější
city: učí se jednat s Bohem jako s
Otcem a s Pannou Marií jako s
Matkou; učí se modlit tak, že
napodobuje příklad svých rodičů.
Když toto pochopíme, spatříme,
jak velké apoštolské dílo mohou
vykonat rodiče a že musejí být



upřímně zbožní, aby mohli tuto
zbožnost předávat – spíše než ji
učit – svým dětem.[2]

Důvěrné a přátelské prostředí

Mnozí chlapci a děvčata hlavně v
mládí a dospívání polevují ve víře,
když je potká nějaká zkouška. Jejich
krize může mít různé příčiny  tlak
zpohanštělého prostředí, kamarádi,
kteří zesměšňují jejich náboženské
přesvědčení, učitel, který vykládá
látku z ateistického pohledu a o Bohu
nemluví-, vážné však začnou být
jedině tehdy, pokud se nedokážou se
svými problémy svěřit někomu, kdo
by jim pomohl.

Je důležité, aby děti měly k rodičům
důvěru, a aby rodiče byli ochotni
věnovat dětem čas. Děti – i ty, které
se zdají sebeneposlušnější a
sebeodcizenější – si toto sblížení,
toto bratrství s rodiči přejí. Klíčová
je důvěra: aby rodiče uměli
vychovávat v přátelském



prostředí, aby v dětech nikdy
nevyvolali dojem, že jim
nedůvěřují, aby jim poskytovali
svobodu a aby je naučili s ní
zacházet s osobní zodpovědností.
Je lepší, když se nechají někdy
oklamat: důvěra vkládaná do dětí
způsobuje, že se děti sami zastydí,
že jí zneužily, a polepší se. Když
naopak svobodu nemají, když vidí,
že se jim nedůvěřuje, cítí nutkání
klamat stále.[3] S uvedením těchto
rad do praxe nelze čekat až do
dospívání, je s tím třeba začít již u
velmi malých dětí.

Rozhovory s dětmi jsou jednou z
nejmilejších věcí, které existují, a je
to také přímá cesta k navázání
oboustranného hlubokého přátelství.
Tam, kde jeden člověk důvěřuje
druhému, vznikne jakýsi most
oboustranné spokojenosti, a ani
jedna strana si nenechá uniknout
příležitost k rozhovoru o svých
starostech a pocitech - což je mimo



jiné také způsob, jak poznat lépe sám
sebe. I když jsou období, kdy je těžší
takové důvěrnosti dosáhnout, nemají
rodiče polevovat ve snaze stát se
přáteli svých dětí, přáteli, kterým
děti svěřují své starosti, s kterými
děti probírají své problémy a od
kterých mohou děti očekávat
účinnou a laskavou pomoc.[4]

Děti tak uslyší o Bohu v přátelském
prostředí milým a přitažlivým
způsobem. Rodiče si však musí na
své děti najít čas a tento čas by měl
být „kvalitní“: dítě by mělo vnímat,
že nás jeho záležitosti zajímají víc
než naše ostatní činnosti. Znamená
to udělat konkrétní opatření, na
která někdy zapomínáme: vypnout
televizi nebo počítač – případně jim
naprosto zřetelně přestat věnovat
pozornost -,když za námi chlapec
nebo dívka přijdou s tím, že si chtějí
povídat; přerušit práci, které se
zrovna věnujeme, vymyslet nějaký
způsob odpočinku nebo zábavy,



která usnadní rozhovor a podpoří
rodinný život atd.

Tajemství svobody

V rámci osobní svobody lidé ne vždy
dělají, co je pro ně nejlepší, nebo co
by se dalo očekávat vzhledem k
prostředkům, které vynaložili. Někdy
si sice počínáme dobře, ale přesto je
výsledek špatný  nebo alespoň
zdánlivě špatný. Nemá však cenu
příliš se za to obviňovat nebo
svalovat vinu na druhé.

Nejrozumnější je přemýšlet nad tím,
jak vychovávat lépe a jak v tom
pomoct i ostatním. Na tomto poli
neexistují kouzelná zaříkávadla.
Každý člověk je jiný, a proto se na
věci dívá jinak a jinak je i řeší. To
samé lze říci i o vychovávaných
osobách: žijí ve stejném prostředí, ale
přesto mají různé zájmy a různou
vnímavost.



Taková různost však není na
překážku, spíše naopak. Rozšiřuje
výchovné obzory. Na jednu stranu
umožňuje, aby byla výchova
zasazena do skutečně reálného
vztahu bez stereotypů, na druhou
stranu pak různé temperamenty a
charaktery dětí posilují pluralitu
výchovných situací.

Ačkoli je cesta víry tím
nejosobnějším, co existuje – vztahuje
se totiž na to, co je v člověku
nejskrytější, na jeho vztah k Bohu -,
výchovou můžeme pomáhat po této
cestě kráčet. Když budeme ve své
osobní modlitbě pozorně uvažovat o
tom, jaký kdo je (jakou má osobnost),
Bůh nám dá světlo, abychom věděli,
jak postupovat.

Předávání víry není ani tak otázkou
strategie a plánování, jako toho,
abychom každému pomohli odhalit,
jaké plány má Bůh s jeho životem,
aby sám přišel na to, v čem se má



zlepšit. My sami nezměníme nikoho:
každý se musí změnit sám, bude-li
chtít.

Různé oblasti péče

Můžeme uvést různé aspekty, které
mají velký význam pro předávání
víry. Jedním z hlavních aspektů je
zbožnost v rodině, důvěrný vztah k
Bohu v modlitbě a ve svátostech.
Když rodiče svůj vztah k Bohu
„neskrývají“, projeví se to ve
skutcích, které Boha v rodině
přirozeně zpřítomní i přesto, že bude
respektována nezávislost dětí. Modlit
se s dětmi ráno, večer a před jídlem,
naučit je nějakou modlitbu k
andělům strážným a k Panně Marii,
to vše jsou konkrétní způsoby, jak v
nich podporovat zbožnost a
poskytovat jim užitečné prostředky
pro život.

Dalším aspektem je nauka: zbožnost
bez nauky je velmi citlivá na
intelektuální útisk, který děti v životě



zakouší nebo budou zakoušet:
potřebují proto důkladnou obrannou
a zároveň praktickou formaci.

Pochopitelně i v této oblasti je
důležité umět respektovat zvláštnosti
každého jednotlivého věku. Starším
dětem můžeme předávat nauku
formou rozhovoru o nějakém
aktuálním tématu nebo knize (v
případě, že se na nás sami neobrátí s
dotazem).

Pro malé děti je ideální, pokud
mohou dostat katechetickou formaci
ve farnosti nebo ve škole. Opakují-li
rodiče s dětmi probíranou látku,
nebo jim vysvětlují poutavým
způsobem otázky z katechismu, na
které se třeba zapomnělo, pak děti
díky lásce rodičů k Ježíšově nauce
pochopí, jak je důležité ji studovat.

Jiným důležitým aspektem je
výchova ctností. I když budou děti
zbožné a vzdělané ve víře, bez
ctností budou myslet a cítit podle



toho, jak žijí, a ne podle toho, co jim
řekne rozum osvětlený vírou, nebo
přijatá a odůvodněná víra. Při
výchově ctností je třeba vyzdvihovat
důležitost náročnosti k sobě samému,
vytrvalost v práci, velkorysost a
umírněnost.

Je-li člověk veden k těmto hodnotám,
pozdvihne se nad materiální touhy,
stává se bystřejším, schopnějším lépe
chápat duchovní věci. Kdo ve
výchově po dětech málo vyžaduje,
nikdy jim neřekne „ne“ a snaží se
plnit všechna jejich přání, zavírá jim
brány duše.

Tato povolnost může pocházet z
lásky, ale také z touhy ušetřit si práci
s lepší výchovou, s omezováním
žádostivosti, vyžadováním
poslušnosti a trpělivosti. A jelikož
dynamismus konzumu je sám o sobě
nekonečný, vede takovýto omyl k
vybíravému a rozmarnému způsobu
života a vtahuje lidi do spirály touhy



po pohodlí směřující vždy k
nedostatku ctností a zájmu o
problémy druhých.

Vyrůstat ve světě, kde je každé přání
splněno, je těžkou zátěží pro
duchovní život, která zneschopňuje
duši téměř od základů pro plnění a
přijímání závazků.

Další aspekt, o kterém je dobré
uvažovat, je okolní prostředí, protože
to má velmi silný vliv. Všichni známe
děti, které byly vedené ke zbožnosti,
ale strhlo je prostředí, jemuž nebyly
připravené čelit. Je proto třeba dávat
pozor na to, kde jsou děti
vychovávané, a vytvářet nebo hledat
prostředí, které by jim pomohlo růst
ve víře a ctnostech. Je to tak trochu
jako se zahradou: my
nezpůsobujeme, že rostliny rostou,
ale můžeme poskytnout prostředky –
hnojivo, vodu, vhodné prostředí atd.
- pro to, aby rostly.



Svatý Josemaría jednou poradil
jistým rodičům: „Snažte se dětem
dávat dobrý příklad, snažte se
neskrývat svou zbožnost, snažte se
jednat poctivě: tak se to sami naučí a
pak budou korunou vaší zralosti a
vašeho stáří.“[5]

A. Aguiló

[1]Benedikt VI., Promluva při vigilii
Světového dne mládeže v Kolíně, 20.
8. 2005.

[2]Svatý Josemaría, Rozhovory, č. 103.

[3]Svatý Josemaría Escrivá de
Balaguer, Rozhovory, č. 100.

[4]Svatý Josemaría Escrivá de
Balaguer, Jít s Kristem, č. 27.

[5]Svatý Josemaría Escrivá de
Balaguer, Beseda, 12-XI-1972, v 



https://
www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-educacion-de-los-hijos

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

predavat-viru-1/ (04.02.2026)

https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos
https://opusdei.org/cs-cz/article/predavat-viru-1/
https://opusdei.org/cs-cz/article/predavat-viru-1/

	Předávat víru (1)

