
opusdei.org

Pracovat svědomitě

Pro toho, kdo chce být svatý,
nestačí jen pracovat: musí
pracovat dobře a usilovně, musí
se umět vyrovnávat s nezdary a
ve svých každodenních
činnostech se cvičit v ctnostech,
jako je např. trpělivost a láska.
Nový redakční článek o
posvěcování práce.

29.06.2020

Chceme—li skutečně posvěcovat
práci, musíme nutně plnit první
podmínku: pracovat dobře a



poctivě po stránce lidské i
nadpřirozené.1

V předchozím článku jsme již viděli,
že pracovat z nadpřirozeného
důvodu je cosi jako duše
posvěcování práce.2 Nyní se
zamyslíme nad tím, že matérií,
kterou tato duše oživuje, je dobře
udělaná práce, protože nadpřirozený
důvod – je-li láska k Bohu a k bližním
opravdová – nutně vyžaduje,
abychom se snažili pracovat co
nejlépe.

Zvláště bychom měli mít na paměti,
že podle učení svatého Josemaríi
předpokládá posvěcování běžné
práce její dobré provedení,
preciznost a vzorné plnění
pracovních a společenských
povinností. Znamená to pracovat
svědomitě, zodpovědně, vytrvale, s
láskou, pečlivě a s rozmyslem.

Chceme-li, aby pro nás bylo učení
zakladatele Opus Dei přínosné, je



dobré povšimnout si, že když říkáme
„pracovat dobře“, máme tím na mysli
především pracovní činnost, ne 
pracovní výsledek.

Může se totiž stát, že pracujeme
dobře, a přesto práce dopadne
špatně, ať už vlivem nechtěného
pochybení, nebo z příčin, které jsme
nezavinili. V takových případech – a
dochází k nim často- se jasně ukáže,
kdo pracuje v křesťanském duchu, a
kdo se žene hlavně za úspěchem. Pro
toho prvního má význam především
samotná pracovní činnost; i když
nedosáhne dobrého výsledku, ví, že
nic z toho, co se snažil udělat dobře z
lásky k Bohu a z touhy
spoluvykupovat s Kristem, nepřišlo
nazmar; na protivenství si neztěžuje,
snaží se ho překonat a bere ho jako
příležitost k užšímu sjednocení s
Pánovým křížem. Pro toho druhého
je naopak neúspěchem vše, co se
nepovedlo. Je nabíledni, že kdo takto



smýšlí, nikdy nepochopí, co znamená
posvěcovat práci.

Pracovat svědomitě znamená
pracovat bezchybně z
nadpřirozeného důvodu. Neznamená
to pracovat dobře a „pak“ připojit
nadpřirozený důvod. Jde o cosi
mnohem hlubšího: o lásku k Bohu,
která má křesťana vést k tomu, aby
dělal svou práci co nejlépe; 
nemůžeme nabízet Pánu něco, co
by —byť v rámci omezených
lidských možností— nebylo
dokonalé, bez chyby, co by i v
nejmenších detailech nebylo
provedeno pečlivě. Bůh nepřijímá
žádnou břídilskou práci.
Nepřinesete mi nic, co by mělo
vadu,připomíná nám Písmo svaté,
neboť by to nebylo hodno
Hospodina.3

Snaží-li se člověk takto jednat, pak se
práce obvykle zdaří a dosáhne
dobrých výsledků. Často se navíc



stává, že ten, kdo se snaží posvěcovat
práci, vynikne odborně mezi kolegy,
protože láska k Bohu vede k tomu,
aby se člověk vždy a s radostí
překonával, v povinnosti a v oběti.4

Nikdy však nesmíme zapomínat 
vyplatí se to opakovat -, že Bůh někdy
dopouští protivenství a nezdary,
abychom očistili své úmysly a měli
podíl na Pánově kříži. Neznamená to
však, že jsme pracovali špatně a svou
práci jsme neposvětili.

Lidské ctnosti v práci

Dobře udělaná práce uvádí v praxi
ctnosti utvářené láskou. Je to
propojení celé řady ctností, které
nám pomáhají posvěcovat naši
práci: síla, abychom vytrvali v
práci přes přirozené obtíže a
nenechali se nikdy přemoci
vyčerpaností z návalu práce:
střídmost, abychom se bez výhrad
vydávali a abychom dovedli
překonávat pohodlnost a sobectví,



spravedlnost, abychom plnili své
povinnosti vůči Bohu, společnosti,
rodině, kolegům; moudrost,
abychom v každém případě
poznali, co je vhodné udělat a bez
otálení se vrhli do díla... A to
všechno, znovu to opakuji, z lásky.5

Všechny ctnosti jsou potřebné,
protože tvoří jakýsi spletenec, jehož
vlákna se vzájemně zpevňují. Je v
nich však jistý řád: jednotlivá vlákna
se vplétají postupně, jako když se tká
koberec.

Jelikož první podmínkou je pracovat,
a to dobře, je pochopitelné, proč náš
zakladatel zdůrazňuje dvě lidské
ctnosti —pracovitost a píli—
splývající v jednu jedinou: v úsilí
využívat ty hřivny, které dostal
každý člověk od Boha.6

Jako v evangelním podobenství i
nám Pán udělil hřivny potřebné pro
splnění poslání, které spočívá v tom,
že ho máme vkládat do nitra lidských



činností tím, že budeme posvěcovat
svou práci. Nemůžeme se chovat se
jako ten líný a zlý7 služebník, který
obdrženou hřivnu zakopal. Bůh chce,
abychom z lásky k němu zúročili
dary, které nám dal. Proto je třeba
pracovat usilovně a vytrvale, pečlivě,
kvalitně, s vynaložením
maximálního potřebného úsilí.

Pracovitost a píle vedou k tomu,
abychom se zabývali tím, co je třeba,
a ne tím, co bychom zrovna rádi. 
Pracovitý člověk využívá času,
který nejsou peníze, ale Boží
oslava. Dělá to, co má, a dělá to s
přesvědčením, ne z rutiny nebo
aby něčím zaplnil čas, ale jako
výsledek pečlivého a
promyšleného uvážení. Proto je
pilný. Normální použití tohoto
slova diligente nám připomíná
jeho latinský původ. Slovo
diligente pochází ze slovesa diligo,
to znamená milovat, oceňovat,
volit jako výsledek pečlivé a



starostlivé pozornosti. Není pilný
ten, kdo pospíchá, ale ten kdo
pracuje s láskou a dobře.8

Je třeba bojovat s leností, hlavní
nectností a matkou všech neřestí.9

Jednou z podob lenosti jsou průtahy
v plnění povinností,10 odkládání toho,
co je náročné a upřednostňování
jiných věcí, které jsou příjemnější
nebo méně náročné. Neodkládej
svou práci na zítra,11 radí svatý
Josemaría. Někdy se totiž 
uchylujeme k falešným výmluvám
a jsme příliš pohodlní,
zapomínáme na svou odpovědnost,
která spočívá na našich bedrech,
spokojíme se tím, že se zbavíme
nějaké povinnosti, necháme se
ukolébat řadovými rozumovými
důvody, abychom mohli stát se
složenýma rukama, a zatím satan a
jeho spojenci si dovolenou nikdy
neberou.12 Nesloužíme Bohu věrně, 
když se o nás bude říkat, že jsme
neúspěšní, nesolidní, lehkomyslní,



nepořádní, líní, neužiteční
budižkničemu.13

Odborná práce je polem pro
uplatňování všech lidských ctností
napodobováním let, která Ježíš
strávil v Nazaretě. Pokoj a řád, radost
a optimismus, síla a stálost, věrnost,
pokora a mírnost, velkodušnost a
všechny ostatní ctnosti, které zde ani
nemůžeme jmenovat, dělají z práce
úrodnou půdu, která se působením
milosti zaplní plody.

Bez každodenního boje o ctnosti se
můžeme lehce dopustit chyby lidí,
kteří se považují za „praktikující“
křesťany, protože se účastní
náboženských obřadů a trochu se
modlí, ale přitom nechávají svůj
život plynout víceméně bezzásadově,
na hranici křesťanské morálky,
dopouštějí se prohřešků proti
spravedlnosti, pravdivosti,
poctivosti...



Práce takového druhu není Bohu
příjemná a nelze říci, že byla dobře
udělaná a posvěcená, i kdyby z
lidského hlediska přinesla výborné
výsledky a technicky byla dokonalá.
Svatý Josemaría vždy říkal, že máme
při práci uplatňovat víru – že máme
být jejím ztělesněním! - a jednotu
života. A toho lze dosáhnout pomocí
lidských ctností, kterým dává formu
láska.

Samotné úsilí bez lásky na posvěcení
práce nestačí, protože láska –
nadpřirozená láska k Bohu a k duším
– je podstatou svatosti. Křesťan může
být velmi úspěšný, postrádá-li však
lásku, svou práci neposvěcuje. Ve
skutečnosti ani nelze říci, jestli
pracuje dobře, protože láska je v
ctnostech, a její nepřítomnost se
dříve či později projeví v jejich
úpadku: v nespravedlnosti, averzi,
hněvu, závisti...



Láska k Bohu není nečinný cit. Je to
úkon božské ctnosti lásky, která by
měla spolu s vírou a nadějí vládnout
v životě Božího dítěte skrze
uplatňování lidských ctností. Pouze
tak se můžeme sjednotit s Kristem,
který je dokonalý Bůh a dokonalý
člověk.

Malé věci

Křesťanské ctnosti se při práci
projevují a rozvíjí většinou
prostřednictvím malých věcí.
Samotná pracovitost, která je v práci
jaksi nezbytná pro ostatní ctnosti,
neznamená pouze hodně pracovat.
Nesmíme zapomínat, že zanedbávat
detaily, může být totéž jako
pracovat bez oddechu a žít jako
perfektní lenoch.14

Tato ctnost může ztratit svou
jedinečnou hodnotu, nebudeme-li
dbát na pořádek, do kterého se nám
možná nechce, na dochvilnost v
započetí a zakončování práce,



budeme-li zanedbávat péči o rodinu
a apoštolské činnosti pod záminkou,
že nás práce příliš vyčerpává. Před
tímto nebezpečím nás ochrání péče o
malé věci: zachováme si tím čistotu
úmyslu, protože mnoho detailů září
pouze před Bohem.

Svatý Josemaría říkával, že svatost
nespočívá v tom dělat každým dnem
náročnější věci, ale v tom, dělat je
každý den s větší láskou. Tajemstvím
každodenně lépe vykonané práce
jsou malé věci: detaily, které jsou
dostupné pro dítě Boží, a které
dokonale završují naši práci.

Něco jiného je „perfekcionismus“,
nedostatek, při kterém se usiluje o
dokonalost pracovních výsledků pro
ni samotnou. Tento nedostatek v
sobě skrývá deformované lidské
ctnosti, ukázku toho, že se vytratila
celková vize, cit pro rozvážnost, jež
někdy upozorňuje na to, že lepší je
nepřítelem dobrého: snaha dosáhnout



něčeho lepšího totiž může vést k
zanedbání jiných požadavků na
dobře udělanou práci, např. dokončit
ji včas. Perfekcionismus je
náhražkou dokonalosti, prozrazuje
sebelásku a domýšlivost a je třeba s
ním bojovat pomocí realistické
křesťanské pokory, která dokáže
rozpoznat vlastní omezení a
důvěřovat v Boha.

On stvořil všechno z lásky a jeho dílo
je dokonalé: Dei perfecta sunt opera.15

Naše práce je spoluprací na
stvořitelském díle16 a má být také
dokonalá do té míry, v jaké to s
pomocí Boží závisí na našich silách.

Svědomitost v malých věcech je
charakteristikou božského způsobu
práce dítěte Božího, neboť je
projevem dokonalosti lásky. Je
důležité, abychom se naučili být při
práci kontemplativní, protože tak,
jako Bůh viděl, že to, co stvořil, bylo
dobré17  hleděl na odraz své Lásky a



Pravdy v tom, co stvořil -, bude i naše
práce dobrá a stane se prostředkem
ke kontemplaci (s nekonečným
rozdílem obsaženým v této analogii),
pokud bude nejen vypracovaná do
detailu, ale také vykonaná s mravní
bezúhonností. Tak se práce stane
modlitbou, a to modlitbou
kontemplativní, protože dobře a
láskyplně vykonaná práce umožňuje
nalézt ono božské něco, které se
skrývá v drobnostech.18 Proto z toho
náš Otec vyvozoval, že když nějaký
křesťan s láskou vykonává tu
nejméně významnou každodenní
činnost, překypuje jeho skutek
Božím významem.19

Naučit se pracovat dobře

Nádherné panorama, které se před
námi otevírá, má být v našem životě
uváděno ve skutek. Nestačí jen chtít
něco dělat dobře, ale je třeba umět
to udělat dobře.20 Sloužit Bohu a
ostatním prací vyžaduje průpravu a



vedle technických schopností i
schopnosti mravní, lidské a
křesťanské.

Chceme-li být užiteční, musíme
sloužit: tato slova nám svatý
Josemaría kladl na srdce, abychom
nezapomněli, že na to, aby se člověk
stal dobrým lékařem nebo dobrou
hospodyní, nestačí jen „dobrá vůle“,
ale také znalosti a ctnosti. Nevěřím v
dobrý úmysl člověka, který se
nesnaží dosáhnout potřebných
znalostí, aby správně splnil zadané
úkoly.21

„Odborná formace“ potřebná pro
posvěcování práce nespočívá pouze v
několika předchozích teoretických
poznatcích: je zapotřebí lidských
ctností utvářených láskou. Právě
proto trvá odborná formace celý
život a dennodenně se prohlubuje
snahou o růst v křesťanských
ctnostech. Nestačí jen úsilí získat
tyto ctnosti, ale je třeba naučit se



podle nich žít. Discite benefacere ,
„učte se konat dobro“. Je třeba
konat pravidelně i vhodné skutky
—upřímnosti pravdivosti,
vyrovnanosti, klidnosti, trpělivosti
— protože jen skutky se projevuje
láska a nelze milovat Boha jen
slovy, ale opravdovým činem.22

Výborně tato formace probíhá v
osobním duchovním vedení. Umíme-
li otevřít svou duši dokořán, můžeme
dostat přesné rady – někdy i
doporučení ohledně mravních
povinností nebo závazků svědomí -,
protože Duch svatý poskytuje skrze
tento prostředek své světlo a milost.
Rovněž bychom měli být ochotni
přijímat tuto formaci i v práci a
poučit se z toho, na co nás upozorní
lidé kolem nás. Na to, abychom
dokázali přijmout vlastní omezení a
pomoc druhých, abychom nebyli 
ješitní, domýšliví a samolibí, je
potřeba pokora a prostota.



Pracovní nadšení

Velmi užitečnou vnitřní dispozicí pro
to, abychom se naučili pracovat, je
zápal pro práci. Je však důležité mít
správnou, nefalšovanou představu o
tom, jaký má být tento zápal u
křesťana, abychom ho neomezili na
pouhý přirozený sklon.

Striktně vzato je to touha sloužit svou
prací Bohu a ostatním, přání
přispívat vlastní odbornou činností k
lidskému pokroku, dávat mu
křesťanský smysl a prodchnout
společnost křesťanským duchem. V
tom tkví jádro zápalu dítěte Božího
pro práci: probouzí v něm zanícení
pro vykonávanou práci, naplňuje ho
nadpřirozenou nadějí a udržuje při
životě snahu proměnit každodenní
prózu v báseň, v hrdinný epos.23

Ty nejobyčejnější činnosti už nejsou
monotónním sledem opakujících se
skutků, jako jimi nebyly ani v životě
Ježíše, Marie a Josefa v Nazaretě. V



dobře vykonané práci objevujeme
novou dimenzi a radujeme se z
přítomnosti Boha, který ji schvaluje a
přijímá jako oběť.

Pro dítě Boží není zápal pro práci jen
nějakou zálibou či rozmarem. Je to
touha vykonat práci, od níž Bůh
očekává, že bude posvěcena a že
přinese plody. Proto existuje 
profesionální povolání, které je
důležitou součástí povolání
nadpřirozeného. Boží vůli však
nezjistíme jen podle osobních sklonů
a schopností – se kterými se
samozřejmě počítá -, ale i podle
situace, v níž se nacházíme
působením Boží prozřetelnosti,
konkrétně podle našich povinností a
svěřené práce.

Celý tento souhrn faktorů tvoří
profesionální povolání, a nazývá se
„povolání“, protože skutečně
představuje Boží výzvu zvolit si
podle osobních okolností co



nejvhodnější pracovní činnost jako
předmět posvěcování a apoštolátu.

V této souvislosti je vidět, jak dalece
se od pracovního nadšení liší nemoc,
která se říká chorobná pracovitost. To
první je láska k práci jako prostředku
posvěcování a apoštolátu, to druhé je
otročení modle, kterou jsme si určili
za cíl; může k tomu nechtěně dojít,
když nebudeme napravovat svůj
úmysl a místo toho budeme usilovat
o hmotné cíle a hledat uspokojení v
úspěchu.

Svatý Josemaría před tímto
nebezpečím varuje: postav své
zaměstnání na místo, které mu
patří: představuje výlučně
prostředek, jak dojít k cíli; nikdy
ho nelze považovat, ani zdaleka ne,
za to nejpodstatnější. Kolik
„nemocí z povolání“ zabraňuje
spojení s Bohem!24 Naučit se
pracovat dobře znamená také naučit
se vyhrazovat práci její náležité



místo, které je důležité, protože je
osou posvěcování v běžném životě,
ale přesto je to jen prostředek.

***

Dobře pracující člověk se pozná
podle práce. Svatého Josefa všichni
znali jako tesaře, Ježíše jako syna
tesařova, fabri filius25 a také jako
tesaře.26 Nezachovalo se nám nic z
jejich usilovné, spořádané a radostné
práce, žádná z věcí, kterou vyrobili,
kvalitně a tak dobře, jak jim to
dovolovalo pracovní náčiní...,
zatímco Panna Maria se stejným
způsobem starala o domácnost.
Dochovala se nám však Ježíšova
vykupitelská láska, s níž tuto práci
vykonával, spolu s láskou Marie a
Josefa, kteří s ním byli jedno srdce a
jedna duše. V tom tkví podstata
posvěcování práce.

1Výheň, č. 698.

2Srov. Cesta, č. 359.



3Boží přátelé, č. 55.

4Brázda, č. 527.

5Boží přátelé, č. 72.

6Tamtéž, č. 81.

7Mt 25, 26.

8Boží přátelé, č. 81.

9Brázda, č. 505. Srov. Katechismus
katolické církve, č. 1866.

10Svatý Tomáš Akvinský, S. Th. II-II,
q. 54, a. 2, ad 1.

11Cesta, č. 15.

12Boží přátelé, č. 62.

13Tamtéž.

14Brázda, č. 494.

15Dt 32, 4 (Vg).



16Srov. Katechismus katolické církve,
č. 2427.

17Gen 1, 10 a násl.

18Rozhovory, č. 116.

19Tamtéž, č. 116.

20Jít s Kristem, č. 50.

21Tamtéž.

22Boží přátelé, č. 91.

23Jít s Kristem, č. 50.

24Brázda, č. 502.

25Mt 13, 55.

26Srov. Mk 6, 3.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/
pracovat-svedomite/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/pracovat-svedomite/
https://opusdei.org/cs-cz/article/pracovat-svedomite/

	Pracovat svědomitě

