
opusdei.org

Práce a odpočinek

Boží výzva pracovat se vztahuje
i na odpočinek. Jak vyplývá z
příběhu o stvoření, „střídání
práce a odpočinku, vbudované
do lidské přirozenosti, bylo
chtěno samotným Bohem“.

10.10.2018

„Člověk je povinen napodobovat
Boha jak v práci, tak v odpočinku,
protože sám Bůh mu chtěl představit
svou tvůrčí činnost v podobě práce a
odpočinku.“[1]



Výše zmíněná slova Jana Pavla II.
odkazují na vyprávění o stvoření
světa, na první „evangelium práce“.
[2] Poté co svatopisec vypráví o tom,
jak Bůh v šesti dnech stvořil nebe,
zemi a vše, co je na ní, zakončuje své
vyprávění slovy: „Tak byla
dokončena nebesa i země se všemi
svými zástupy. Sedmého dne
dokončil Bůh své dílo, které konal;
sedmého dne přestal konat veškeré
své dílo. A Bůh požehnal a posvětil
sedmý den, neboť v něm přestal
konat veškeré své stvořitelské
dílo.“[3]

Člověku od toho okamžiku přísluší
zdokonalovat Boží dílo svou prací,[4]
aniž by přitom zapomínal, že je
rovněž stvořeným tvorem, že je
plodem Boží lásky a že je volán ke
konečné jednotě s Bohem. Odpočinek
sedmého dne, který Bůh posvěcuje,
má pro člověka hluboký význam:
kromě toho, že je nutný, je také
vhodnou příležitostí pro uznání Boha



jako tvůrce a Pána všeho stvořeného,
je anticipací konečného odpočinku a
radosti při vzkříšení.

Člověku, který by se nechal pohltit
prací a opomíjel základ a smysl (cíl),
od nějž se vše odvíjí a k němuž vše
směřuje, hrozí, že „zapomene, že Bůh
je Stvořitel, na němž vše závisí“.[5]

Činit vše k oslavě Boha – jednota
života – znamená postavit život na
pevný a smysluplný základ a
nasměrovat ho k nadpřirozenému
cíli, znamená odpočívat v Božím
synovství uprostřed vlastní práce a
proměňovat odpočinek ve službu
Bohu a druhým.[6]

Najít pro práci a odpočinek
správné místo

Práce je Boží dar a samotné stvoření
je výzvou[7]: ve skutečnosti, že Bůh
vyvolává k existenci svobodného
tvora a tvoří ho z lásky, je skryto
volání, na které je třeba odpovědět.



Práce je místem setkání stvořitelské
svobody Boha se svobodou člověka,
místem odpovědi, tedy kontemplace
a modlitby proměněné ve skutky.
Když stvořený tvor vidí ve všem
kolem sebe – zvláště v druhých
lidech a v sobě – Boží ruku, touží
dovézt vše k dokonalosti chtěné
Bohem, a tím dojít vlastního
naplnění.

Boží výzva pracovat vychází ze srdce
Otce, který očekává od svých dětí
spolupráci. Úsilí s touto spoluprací
spojené má být pokorné a synovsky
důvěrné, má být odpovědí z lásky a
ne samostatnou snahou o dosažení
vlastní slávy.

Na práci lze také aplikovat vyprávění
našeho Otce o malém chlapci, který
přiběhl ke skupině rybářů tahajících
s obrovskou silou síť z moře: chytil
se svýma ručkama za provaz a
začal tahat, zjevně nešikovně. Ti
drsní rybáři, jistě ne moc jemní, se



jistě dojali a dovolili tomu malému
chlapci, aby jim pomáhal,
neposílali ho pryč, ačkoliv jim
spíše překážel.[8]

Bůh zná své tvory velmi dobře. Volá
nás ke spolupráci, ale zároveň
pamatuje na to, že naše přirozenost
je slabá a křehká. Boží výzva
pracovat se vztahuje i na odpočinek.
Jak vyplývá z příběhu o stvoření,
„střídání práce a odpočinku,
vbudované do lidské přirozenosti,
bylo chtěno samotným Bohem“.[9]

Potřeba odpočinku vychází zčásti z
naší fyzické omezenosti. Přeceňování
vlastních sil a špatně pochopený
smysl služby může vést k újmě na
zdraví, kterou Bůh nechce, a která
může v posledku ovlivnit i ochotu
mu sloužit. Přesto po nás Pán může
někdy žádat větší vytíženost, může
nás postavit do situací vyžadujících
hrdinskou odpoutanost od vlastního
zdraví, má-li být splněna jeho vůle.



Příkladem takové bezpodmínečné
lásky je don Álvaro, který se vydal se
čtyřiceti stupňovou horečkou shánět
finance na stavbu Villy Tevere.

Avšak ze stejného důvodu – kvůli
službě Bohu – je dobré věnovat
potřebný čas i odpočinku. Náš otec
často říkal: Považuji proto za
vhodné připomenout vám, jak
důležitý je odpočinek. Objeví-li se
nemoc, přijmeme ji s radostí, jako
by pocházela z Božích rukou;
nemůžeme ji však vyvolávat
vlastní nerozumností: jsme lidé a
potřebujeme obnovovat své síly.
[10]

Byla by škoda, kdyby nám ubývaly
síly proto, že jsme neodpočívali, i
když jsme mohli. Protože víme, že
náležíme Bohu a ne sobě, neseme
odpovědnost za své zdraví a za to,
abychom byli schopní přinášet Bohu
slávu.



Odpočinek je potřebný i z
duchovního hlediska: „Odpočinek je
něco posvátného, protože jde o
způsob, jímž se člověk stahuje z
někdy příliš náročného cyklu
pozemských úkolů, aby si obnovil
vědomí toho, že vše je dílem
Božím.“[11]

Osvobodit se od náročných
požadavků – termínů, projektů, rizik,
nejistot – které po nás práce
vyžaduje, usnadňuje zklidnění
potřebné pro to, abychom
přehodnotili svůj život a práci.

Umět se od těchto požadavků čas od
času odpoutat od nás může někdy
vyžadovat úkon odevzdanosti do
Božích rukou, ale pomůže nám to
zrelativizovat význam toho, co
děláme, a přesvědčit se, „že vítězství
lidského pokolení jsou znamením
velikosti Boží a plodem jeho
nevýslovného úradku“.[12]



Pracujeme z věrnosti, z lásky, aby
Bůh mohl použít naši odevzdanost –
a On ji použít chce –, aniž bychom si
připisovali úspěchy: nic neznamená
ten, kdo sází, ani kdo zalévá, nýbrž
Bůh, který dává vzrůst.[13]
Přerušení obvyklé činnosti pomáhá
uvědomit si nepoměr mezi naším
přispěním a plody svatosti a
apoštolátu z toho plynoucích.

Jsme-li objektivní a vycházíme-li z
víry a ze vztahu k Pánu, zjistíme, že i
vlastní úsilí, které do práce
vkládáme, je darem od Boha, který
nás podpírá, vede a podněcuje.
Profesionální práce – v laboratoři, v
továrně, v dílně, na poli, v
domácnosti – je osou svatosti a
činností, která jistým způsobem
strukturuje život, a neměla by proto
pohlcovat jeho další, stejně důležité
aspekty.

„Pokud po šesti dnech práce – pro
mnoho lidí vlastně omezených na pět



– si lidé chtějí odpočinout a věnovat
se více dalším stránkám svého
života, odpovídá to autentické
potřebě, která je v plném souladu s
vizí poselství evangelia.“[14]Čas
věnovaný rodině a přátelům, využitý
pro prohlubování vědomostí,
rozšiřování rozhledu a pěstování
nerušeného vztahu s Pánem je
rovněž výbornou příležitostí pro
hledání svatosti tam, kde „denní
starosti a úkoly mohou najít
správnou perspektivu: hmotné věci,
o něž se staráme, ustupují
duchovním hodnotám; ve chvíli
setkání a méně vynucené výměny
vidíme pravou tvář lidí, s nimiž
žijeme“.[15]

Odpočinek proto splňuje potřebu mít
se na pozoru, zastavit se, změnit
směr a postavit Boha do středu a
hledat ho v druhých. Společné
aktivity, rodinná procházka, chvíle
modlitby, posezení s přáteli,
duchovní obnova…, každý z těchto



příkladů je v souladu s touto
potřebou a nese podstatné rysy
smysluplného odpočinku.

Pro obnovení tělesných a duševních
sil je nutná změna činnosti
(odpočinek neznamená nedělat nic):
věnovat se něčemu, co se od
každodenních starostí bude lišit a
zasadí je do jejich správného
kontextu.

Zvlášť důležité je to tam, kde
přemrštěná soutěživost, způsobená
mnohdy touhou po vlastní slávě, má
tendenci vést k pohlcování takového
množství času a energie, že je
obtížné věnovat se jiným
povinnostem. Boží činnost je vzorem
pro lidskou činnost. Jestliže si Bůh
sedmého dne odpočinul, i člověk má 
odpočívat a dovolit druhým, zvláště
těm nejpotřebnějším, aby si mohli 
oddechnout.[16]

„Nedělní odpočinek se tak stává
„prorockým“ a potvrzuje nejen



absolutní prvenství Boží, ale také
primát a důstojnost osoby s ohledem
na nároky společenského a
ekonomického života a v jistém
smyslu předjímá „nová nebesa“ a
„novou zemi“, v níž osvobození od
otroctví potřebám bude konečné a
úplné. Krátce, den Páně se tak stává
v nejpravějším smyslu také dnem
člověka.“[17]

Předzvěst zmrtvýchvstání

Naplněním Zjevení v Kristu nabývá
práce a odpočinek plnějšího smyslu,
protože je zasazena do dimenze
spásy: odpočinek jako předzvěst
zmrtvýchvstání představuje námahu
práce ve světle sjednocení s
Kristovým křížem.

„Můj Otec nepřestal pracovat…(Jan
5,17); Působí stvořitelskou mocí, a
tím udržuje v bytí svět, který povolal
k existenci z nicoty; působí
spasitelnou mocí v srdcích lidí, které
od počátku určil k odpočinku (Žid 4,1;



9–16) v sjednocení se sebou v domě
Otce (Jan 14,2).“[18]

Tak jako v Kristu kříž a
zmrtvýchvstání tvoří nerozlučnou
jednotu, byť se jedná o dvě historicky
po sobě jdoucí události, má i práce a
odpočinek tvořit životní jednotu.
Kromě střídání a změny činnosti, jíž
je odpočinek vzhledem k práci, lze
odpočívat v Pánu, v Božím synovství.

V této nové perspektivě je odpočinek
jako synovská povinnost postaven
naroveň práci, aniž by tím byla práce
zbavena toho, co je na ní náročné a
unavující. Je však odmítnut jiný,
zcela odlišný druh únavy vyplývající
z práce motivované pyšným
hledáním vlastního sebepotvrzení
jako nejvyššího cíle, či hledáním
vlastních zájmů. Takovou únavu Bůh
nechce: Nadarmo časně vstáváte,
dlouho vysedáváte a jíte chléb
trápení, zatímco Bůh dopřává
svému milému spánek.[19]



Děti moje, odpočívejte v Božím
synovství. Bůh je Otec plný něhy a
nekonečné lásky. Nazývejte ho
často Otcem a říkejte mu – o
samotě – že ho máte rádi, že ho
máte nesmírně rádi: že jste hrdí na
to, že jste jeho děti, a že vás to
posiluje.[20]

Síla pramenící z Božího synovství
vede k obětavější práci, k většímu
sebezáporu, k přijetí každodenního
kříže v síle Ducha svatého, k
neúnavnému plnění Boží vůle v
práci; pomáhá pracovat bez oddychu,
protože únava z práce dostává
vykupitelskou hodnotu. Stojí za to
vynaložit všechny své síly na to, co
děláme, protože nejenže z toho
vzejdou hmotné plody, ale je tím také
přiváděn svět ke Kristu.

Pracujeme-li s takovýmto nasazením,
pak naše snaha zúročit schopnosti
přinese nadpřirozený pokoj a radost: 
Správně, služebníku dobrý a věrný,



nad málem jsi byl věrný,
ustanovím tě nad mnohým; vejdi a
raduj se u svého pána.[21] A
apoštolskou plodnost: Správně,
služebníku dobrý, poněvadž jsi byl
věrný v docela malé věci, budeš
vládnout nad deseti městy.[22]

Práce tedy „nemůže záležet jen ve
vnějším napínání lidských sil. Musí
ponechávat vnitřní prostor, v němž
se člověk, tím že se stává víc tím,
kým má z vůle Boží být, připravuje
na onen "odpočinek", který chystá
Pán svým služebníkům a přátelům“.
[23]

V pasáži evangelia o proměnění Páně
stojí, že šest dní poté, co oznámil své
umučení a smrt, vzal s sebou Ježíš
Petra a Jakuba a jeho bratra Jana a
vyvedl je na vysokou horu, kde byli
sami. A byl proměněn před jejich
očima.[24] Svatý Tomáš (Akvinský) v
komentáři k této pasáži spojuje
sedmý den, kdy si Bůh odpočinul od



tvoření, se sedmým dnem – šest dní
poté – kdy se Pán ukázal svým
učedníkům, aby jim dal závdavek
svého slavného zmrtvýchvstání, aby
se nedívali jen na zem, ale hleděli
vzhůru.[25] Tři učedníci v údivu nad
slávou, jíž byli svědky, a nad
zpřítomněním cíle, k němuž byli
povoláni, vyjadřují radost z toho, že
odpočívají v Pánu a s Pánem: Je
dobré, že jsme zde; chceš-li,
udělám tu tři stany[26] – říká Petr –
a přitom zakouší již předem
nebeskou radost a pokoj. Tato chvíle
sice ještě neměla být trvalá, ale světlo
a pokoj obdržený na hoře Tábor se
pro ně stane posilou na cestě vedoucí
přes kříž ke vzkříšení.

I my můžeme nalézt odpočinek v
dětské odevzdanosti: zakusit pokoj a
klid plynoucí z vědomí, že nad
únavou, obtížemi a starostmi
spojenými s naší pozemskou činností,
stojí věčný a všemohoucí Otec, který
nás podepírá. Pracovat s myšlenkou



na věčnost nám pomůže vyvarovat
se zbytečných starostí a neužitečných
obav a jakoukoliv činnost oživí
touhou hledět už provždy na
Kristovu tvář.

Posvěcovat odpočinek a zvláště pak
neděli – předobraz křesťanského
odpočinku, který je oslavou Pánova
zmrtvýchvstání – pomáhá odhalit
smysl věčnosti a přispívá k obnovení
naděje: „Neděle symbolisuje tento
skutečně jedinečný den, který bude
následovat po přítomném čase, den
bez konce, který nepozná ani jitra
ani večera, nepomíjející věk, který
nikdy nezestárne; neděle je
nepřestávající předpověď života bez
konce, která obnovuje naději
křesťanů a povzbuzuje je na jejich
pouti.“[27]

Posvěcovat odpočinek a zábavu

První křesťané žili svou víru v
hédonistickém a pohanském
prostředí. Od prvního okamžiku jim



bylo jasné, že následování Krista se
neslučuje se zvráceným, odlidštěným
způsobem odpočinku a zábavy.

Svatý Augustin o tomto druhu
zábavy v jedné homilii řekl:
„Odmítni tam jít, potlač v srdci
pomíjivou žádostivost a buď silný a
vytrvalý.“[28] To, že se v dnešním
novopohanském prostředí tyto
hlučné projevy duchovní bídy
opakují, není nijak překvapující.

Je třeba z „forem kultury a zábavy,
které společnost nabízí, vybírat ty,
které se nejvíce drží v poslušnosti
pravidel evangelia“.[29]

Nejde o to držet se v nějakém
uzavřeném prostředí. Je třeba být
iniciativní, odvážný, doopravdy
milovat duše a snažit se předávat
svému okolí křesťanskou radost a
křesťanský smysl odpočinku. Jak
nám připomínal don Álvaro, každého
z nás se týká důležitá povinnost
vytvářet místa, kde bude ve



společenských vztazích, v zábavě a ve
využívání volného času převládat
křesťanský duch. [30]

Ježíš, Marie a Josef nám ukazují, že v
rodinném životě se najde čas na
odpočinek i na zábavu: Každý rok
chodívali jeho rodiče o
velikonočních svátcích do
Jeruzaléma.[31] Rodina jako
duchovní prostor je školou
odpočinku, při němž má člověk
myslet i na druhé. Proto je dobré
plánovat pečlivě dovolenou a
prázdniny, využívat čas odpočinku
pro to, abychom byli s dětmi,
abychom je lépe poznali, mohli si s
nimi povídat a hrát.

Měli bychom si umět udělat čas na
rodinnou zábavu a nesahat po
laciném řešení spočívajícím v tom, že
posadíme děti před televizi nebo je
necháme samotné na internetu. V
souvislosti s tím je důležité vybírat
dětem zajímavé pořady a dívat se na



ně s nimi, naučit je rozumně
zacházet s počítačem, aby věděly, na
co ho mají používat, tj. především
jako pracovní pomůcku.

Evangelium sv. Lukáše také ukazuje
malého Ježíše, který veden Duchem
svatým využívá návštěvu Jeruzaléma
o velikonočních svátcích k tomu, aby
tam učil lid: Všichni, kteří ho
slyšeli, divili se rozumnosti jeho
odpovědí.[32]

Odpočinek neznamená přerušení
apoštolské činnosti. Přináší naopak
nové možnosti a příležitosti k
prohloubení přátelství a k seznámení
se s lidmi a s prostředími, které
potřebují Kristovo světlo.

2. vatikánský koncil k této nádherné
činnosti vybízí všechny křesťany:
měli by „spolupracovat na tom, aby
kolektivní kulturní projevy a
podniky, které jsou naší době vlastní,
byly proniknuty lidským a
křesťanským duchem“.[33]



Církev potřebuje lidi s laickou
mentalitou, kteří by pracovali na
tomto poli nové evangelizace. Je
naléhavé znovu pokřesťanštit
slavnosti a lidové zvyky. – Je
naléhavé vyhnout se tomu, aby
veřejná představení byla buď
dětinská, nebo pohanská. Pros
Pána, aby byli lidé pracující v
tomto naléhavém díle, které
můžeme nazvat „apoštolátem
zábavy“. [34]

F. J. López Díaz

C. Ruiz Montoya

[1] Jan Pavel II., enc. Laborem
exercens, 14–IX–1981, č. 25.

[2] Tamtéž.

[3] Gen 2,1–3.



[4] Srov. Katechismus katolické
církve, č. 307.

[5]Jan Pavel II, enc. Dies Domini, 31-
V-1998, č. 65.

[6] A solascon Dios, č. 29.

[7] Srov. Katechismus katolické
církve, č. 2566.

[8] Boží přátelé, č. 14.

[9] Jan Pavel II., enc. Dies Domini, 31–
V–1998, č. 65.

[10] Náš otec, Dopis z 15–X–1948, č.
14.

[11] Jan Pavel II., enc. Dies Domini,
31–V–1998, č. 65.

[12] Jan Pavel II., enc. Laborem
exercens, 14–IX–1981, č. 25.

[13] 1 Kor 3,7.



[14] Jan Pavel II., enc. Dies Domini,
31–V–1998, č. 67.

[15] Tamtéž.

[16] Srov. Katechismus katolické
církve, č. 2172.

[17] Jan Pavel II., enc. Dies Domini,
31–V–1998, č. 68.

[18] Jan Pavel II., enc. Laborem
exercens, 14–IX–1981, č. 25.

[19] Žl 127,2.

[20] A solas con Dios, č. 221.

[21] Mt 25, 21 a 23.

[22] Lk 19,17.

[23] Jan Pavel II., enc. Laborem
exercens, 14–IX–1981, č. 25.

[24] Mt 17, 1–4.

[25] Srov. sv. Tomáš, In Matth. Ev.,
XVII, 1.



[26] Mt 17,4.

[27] Srov. Jan Pavel II., enc. Dies
Domini, 31–V–1998, č. 26.

[28] Sv. Augustin, Sermo 88, 17.

[29] Jan Pavel II., enc. Laborem
exercens, 14–IX–1981, č. 68.

[30] Don Álvaro, Cartas de Familia
(1), č. 386.

[31] Lk 2,41.

[32] Lk 2,47.

[33] 2. vatikánský koncil, past. konst. 
Gaudium et spes, č. 61.

[34] Cesta, č. 975.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/prace-

a-odpocinek/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/prace-a-odpocinek/
https://opusdei.org/cs-cz/article/prace-a-odpocinek/

	Práce a odpočinek

