
opusdei.org

Poznat ho a poznat
sebe (VII): Hledat
spojení

Slova, která sv. Josemaría
používal na začátku a na konci
modlitby, mohou posloužit jako
vodítko i pro naši modlitbu.

01.05.2025

Poznat ho a poznat sebe (VII):
Hledat spojení

Slova, která sv. Josemaría používal
na začátku a na konci modlitby,
mohou posloužit jako vodítko i pro
naši modlitbu.



V minulém století se hodně mluvilo o
domnělé existenci červeného
telefonu, který spojoval vedoucí
představitele dvou velkých světových
mocností, přestože se nacházely ve
vzdálenosti tisíců kilometrů.
Myšlenka ihned moci hovořit s lidmi
tak vzdálenými vzbudila mnoho
překvapení. Přenosná zařízení, která
známe dnes, byla ještě
nepředstavitelná. Sv. Josemaría se
odvolával na tento přístroj, když v
roce 1972 řekl, že máme „přímou
linku k Bohu našemu Pánu, mnohem
přímější (…). Je tak dobrý, že je
neustále k dispozici a nenechá nás
čekat.“i

Díky víře víme, že Pán je vždy na
druhém konci linky. Ale kolikrát jsme
měli potíže s tím, abychom ho slyšeli
nebo dodrželi čas modlitby, který
jsme si předsevzali! Někteří lidé tyto
obtíže vyjadřují tak, že „nejsou
spojeni s Bohem“. Je to bolestná
zkušenost, která může vést k



zanechání modlitby. Pravděpodobně
to zažijeme také. Někdy i přes velké
úsilí, které vynaložíme, dokonce i
pokud to děláme léta, přetrvává
pocit, že neumíme s Bohem mluvit: i
když jsme si jisti, že s ním máme
přímé spojení, nedokážeme se
vymanit z vnitřního monologu,
nedosáhneme takové důvěrnosti, po
které tolik toužíme.

Papež František nás povzbuzuje,
abychom „udržovali spojení s
Ježíšem, byli s ním propojeni (…).
Podobně jako tě znepokojuje ztráta
připojení k internetu, starej se o to,
aby tvé spojení s Pánem bylo aktivní;
to znamená nepřerušovat rozhovor,
naslouchat mu, vyprávět mu o svých
záležitostech.“ ii Jak zůstaneme na
druhém konci linky čilí? Co můžeme
udělat pro to, aby naše modlitba byla
rozhovorem ve dvou? Jaká je cesta k
tomu, aby v průběhu let rostl náš
důvěrný vztah s Pánem?



Dívá se na ně ze břehu

Po zmrtvýchvstání se učedníci
odebrali do Galileje, protože Pán
svatým ženám sdělil: „Tam mě
uvidí.“ (Mt 28,10) Rozednívá se. Petr
a Jan, doprovázeni dalšími pěti,
veslují ke břehu po noci marného
rybolovu. Ježíš se na ně dívá ze
břehu (srov. Jan 21,4). Podobně jako
v této scéně hledáme na začátku
modlitby boží přítomnost a víme, že
on na nás čeká; dívá se na nás ze
břehu v očekávání a touze nám
naslouchat. Představa, že pohled
Pána spočívá na nás, nám pomůže v
průběhu celé modlitby. I my se na něj
chceme dívat: „Abych tě viděl. V tom
je jádro modlitby.“iii Skutečně, u
zrodu rozhovoru s Bohem je setkání
pohledů dvou osob, které se milují:
„Dívat se na Boha a nechat ho, aby se
díval na nás: to je modlitba.“iv

Avšak také chceme slyšet jeho slova,
cítit, jak nás miluje a poznat, co si



přeje. Učedníci nic nechytili, ale Ježíš
k nim promlouvá, radí jim, jak se
nevrátit s prázdnýma rukama:
„Hoďte síť na pravou stranu lodi, tam
ryby najdete.“ (Jan 21,6) Dobré
rozhovory často spočívají v souznění,
které se vytvoří prvními slovy.
Podobně i první minuty modlitby
jsou důležité, protože udávají tón
těm zbývajícím. Snažit se na počátku
rozhovoru nám později pomůže
snadněji udržet dialog živý.

Do toho okamžiku ti, co pluli na lodi,
pochybovali. Když viděli sítě plné
ryb, když si všimli, že onen rozhovor
s Ježíšem byl plodnější než tolik
hodin osamoceného úsilí, Jan říká
Petrovi: „To je Pán!“ (Jan 21,7) Tato
jistota už je začátkem modlitby: Pán
je tady, spolu s námi, ať jsme před
svatostánkem nebo na jakémkoliv
jiném místě.

Jak Duch svatý dovolí



Jak učedníci táhnou loď, těžkou
plnými sítěmi, dosáhnou břehu. Tam
zažijí nečekanou snídani v podobě
chleba a pečených ryb. Posadí se
kolem ohně a v tichu jedí. Nikdo „se
ho neodvážil zeptat: ‚Kdo jsi?‘ Věděli,
že je to Pán.“ (Jan 21,12) Břemeno
rozhovoru zůstane na Ježíšovi. V
modlitbě je jistě klíčové, nechat ji
spíše na Bohu než se o ni snažit svým
vlastním srdcem. Když se Jana Pavla
II. zeptali, jaká je jeho modlitba,
odpověděl: „To bychom se museli
zeptat Ducha svatého! Papež se modlí
tak, jak mu to dovoluje Duch svatý.“ v

Nejdůležitější prvek je ono ty,
protože je to Bůh, kdo má iniciativu.

Když už jsme v Boží přítomnosti, je
potřeba ztlumit hluk a snažit se o
vnitřní ticho, což znamená určité
úsilí. Bude tak jednodušší naslouchat
Ježíšovu hlasu, který se nás ptá:
„Dítky, nemáte něco k jídlu?“ (Jan
21,5); který nám říká: „Přineste
několik ryb, které jste právě



chytili!“ (Jan 21,10); nebo který nás s
laskavostí žádá: „Následuj mě!“ (Jan
21,19) Proto katechismus církve říká,
že je potřeba bojovat o odpojení kvůli
spojení, a tak mluvit s Bohem v
samotě našeho srdce.vi Svatí
mnohokrát opakovali tuto radu:
„Zanech na okamžik svých běžných
činností; ponoř se na chvíli do sebe
samého, daleko od nepokoje tvých
myšlenek. Vyžeň pryč ubíjející
starosti; odežeň od sebe svůj neklid
(…). Vstup do komnaty své duše;
odmítni všechno, kromě Boha a toho,
co ti pomůže ho hledat; a tak, za
zavřenými dveřmi, jdi za ním. Řekni
tedy, duše má, řekni Bohu:
‚Hospodine, tvář tvou hledám.‘ “ (Žl
27,8) vii

Není to vždy snadné, protože úkoly a
starosti si silně nárokují naši paměť a
představivost a mohou zaplnit naše
nitro. Nepochybně proti tomu
neexistuje žádný kouzelný lék,
protože rozptýlení jsou obvykle



nevyhnutelná a je obtížné udržet
pozornost bez výkyvů. Sv. Josemaría
doporučoval udělat z nich téma
rozhovoru s Ježíšem a využít je „k
prosbám za předmět toho rozptýlení,
za ony osoby, nechat jednat Pána,
který vždy z každé květiny získá, co
chce.“viii Účinnou pomocí je také najít
vhodný čas a příhodné místo; i když
je možné se modlit kdekoliv, ne
všechny okolnosti umožňují
rozhovor a také nevyjadřují stejným
způsobem upřímné přání modlit se.

Úvodní modlitba: spojení

S cílem usnadnit spojení sv.
Josemaría doporučoval úvodní
modlitbu, kterou měl ve zvyku
používat.ix V těchto slovech nás učí
začínat úkonem víry a pokorným
postojem: „Věřím, že jsi zde, …
Klaním se ti s úctou.“ Je to zkrátka
způsob, jak Ježíšovi říct: „Přišel jsem,
abych byl s tebou, chci s tebou mluvit
a přeji si, abys také ty mluvil se



mnou; věnuji ti tyto chvíle s nadějí,
že mi toto setkání pomůže více se
sjednotit s tvojí vůlí.“ Když říkáme
„pevně věřím“, vyjadřujeme tak
určitou skutečnost, ale také naše
přání; prosíme Pána, aby zvětšil naši
víru, protože víme, že „je to víra,
která dává modlitbě křídla“.x A tento
úkon víry nás ihned přivádí k
adoraci, díky níž uznáváme jeho
velikost a zároveň projevujeme přání
odevzdat se do jeho rukou. Hned
nato vyznáváme naše slabosti a
žádáme o odpuštění a milost, protože
„pokora je základem modlitby“.xi

Poznáváme, že před jeho velikostí
jsme malí, bez vlastních prostředků.
Modlitba je bezplatný dar, o který má
člověk prosit jako žebrák. Proto sv.
Josemaría soudí, že „modlitba je
pokora člověka, který uznává svou
hlubokou ubohost“.xii

Věřit, klanět se, prosit o odpuštění a
žádat o pomoc: čtyři hnutí srdce,
která nám otevírají možnost dobrého



spojení. Může nám pomoci tuto
úvodní modlitbu poklidně opakovat
a vychutnávat si ji slovo za slovem.
Možná nám přijde vhod opakovat ji
několikrát, dokud naše pozornost
nebude soustředěna na Pána. Také
nám může pomoci vytvořit si
nějakou osobnější úvodní modlitbu a
používat ji, když jsme více vyprahlí
nebo rozptýlení. Obecně lze říct, že
pokud se cítíme roztěkaní nebo je
naše mysl prázdná, je pomalé
opakování nějaké ústní modlitby
(otčenáš nebo jiná modlitba, která
nás v tu chvíli nejvíce oslovuje)
užitečné pro zaměření pozornosti a
zklidnění duše: jednou, dvakrát,
třikrát; dáváme pozor na rytmus,
zdržíme se u některých slov nebo
některé slovo změníme.

Hořící oheň: rozhovor

Toto počáteční spojení předchází
jádru modlitby, onomu „rozhovoru s
Bohem, od srdce k srdci, kterého se



účastní celá duše: rozum i
představivost, paměť i vůle“.xiii Když
se vrátíme k onomu svítání, kdy
učedníci zůstali překvapeni
zázračným rybolovem, Ježíš zapaluje
oheň, aby ohřál, co připravil.
Můžeme si představit, jak to dělá, jak
zápasí s možnými obtížemi, aby se
oheň rozhořel. Stejně tak pokud
budeme uvažovat o modlitbě jako o
malém ohýnku, který chceme vidět
růst, potřebujeme v prvé řadě najít
vhodné palivo.

Palivem živícím oheň je obvykle
soubor úkolů, na kterých pracujeme,
a naše osobní okolnosti: tématem
rozhovoru je náš život. Naše radosti,
smutky a starosti nejlépe shrnují to,
co máme v srdci. Jednoduše řečeno,
náš rozhovor je spojený s oblastí
každodenních událostí a můžeme si
představovat, že totéž se odehrálo při
oné velikonoční snídani. Dokonce
nezřídka začneme „Pane, vždyť ani
nevím, jak začít!“xiv Zároveň se



křesťanská modlitba neomezuje
pouze na otevření vlastního nitra
Bohu, protože zvláštním způsobem
živíme její oheň samotným životem
Krista. Také o něm mluvíme s
Bohem, o jeho pozemském putování,
o jeho touze po spáse. A protože cítí
odpovědnost za své bratry, „křesťan
nenechává svět za dveřmi svého
pokoje, ale nosí ve svém srdci osoby
a situace, problémy, tolik věcí“.xv

A dál už každý bude hledat způsob
modlitby, který mu vyhovuje nejvíc.
Neexistují pevná pravidla. Pokud se
budeme řídit konkrétní metodou,
nepochybně nám to umožní vědět, co
dělat, dokud nezakusíme Boží
iniciativu. Některým lidem například
pomáhá mít flexibilní plán modlitby
během týdne. Někdy je velmi
užitečné psát to, co říkáme, abychom
se nerozptylovali. Modlitba bude jiná
v obdobích intenzivní práce a v
klidnějších dobách; také půjde v
rytmu liturgické doby, v níž se církev



nachází. Otevírá se nám mnoho cest:
ponořit se do kontemplace evangelia
a hledat nejsvětější lidství Pána nebo
rozjímat nějaké téma s pomocí dobré
knihy, s vědomím, že četba pomáhá
zpytování svědomí; někdy budeme
více prosit, velebit nebo se klanět;
modlit se v klidu střelné modlitby je
dobrá cesta ve chvílích vnitřního
rozrušení; jindy zůstaneme
mlčenliví, protože víme, že se na nás
s láskou dívá Kristus nebo Maria.
Koneckonců, ať už nás Duch svatý
vede jakoukoliv cestou, vše směřuje k
tomu „poznat ho a poznat sebe“.xvi

Vítr a spadané listí

Kromě dobrého paliva bychom měli
počítat s překážkami, které můžeme
při udržování ohně potkat: vítr
představivosti, který se snaží uhasit
počáteční slabé plameny, a vlhké
spadané listí drobných trápení, které
se snažíme spálit.



Představivost má samozřejmě v
rozhovoru důležitou roli a je třeba s
ní počítat, zejména když rozjímáme o
životě Pána. Ale zároveň je oním 
bláznem v domě, který obvykle hraje
první housle v našich fantastických
světech. Příliš neukázněná
představivost bez kontroly je
zdrojem rozptýlení. Proto je potřeba
odrazit nápory větru, které chtějí
oheň uhasit, a zároveň podporovat
ty, které ho chtějí přiživit. V setkání
Vzkříšeného s jeho učedníky na
břehu Tiberiadského jezera je jeden
podstatný detail. Pouze jeden z nich
byl na Kalvárii, sv. Jan, a je to právě
on, kdo pozná Pána. Setkání s křížem
očistilo jeho zrak: ten se stal
bystřejším a lépe zaostřeným. Bolest
uvolňuje modlitbě cestu; vnitřní
umrtvování vede představivost k
tomu, aby oheň živila a zabraňuje,
aby se stala nekontrolovaným
větrem, který by mohl oheň udusit.



Nakonec musíme mít také na paměti 
vlhkost spadaného listí. V našem
nitru je jakési podsvětí špatných
vzpomínek, drobných záští,
nedůtklivosti, závisti, srovnávání,
smyslnosti a touhy po úspěchu, které
zaměřuje naši pozornost k nám
samým. Modlitba nás vede přesně
opačným směrem: zapomenout na
své já s cílem zaměřit se na Boha.
Potřebujeme, aby se tento citový
charakter odhalil v naší modlitbě a
onu vlhkost jsme vytáhli na slunce,
kterým je Bůh, a řekli: „Podívej, to i
tohle tak špatné nechávám před
tebou, Pane, očisti to.“ Tak ho
poprosíme o pomoc, abychom
dovedli odpouštět, zapomínat,
radovat se ze štěstí druhých, vidět
pozitivní stránku věcí, odmítat
pokušení nebo být vděční za
ponížení. Tak se odpaří ona vlhkost,
která by mohla ztěžovat náš
rozhovor s Bohem.

Touha, která pokračuje



Spojení, rozhovor a bilance.
Posledním úsekem modlitby je chvíle
zastavení, abychom poznali, co si
odnášíme. To vedlo sv. Josemaríu k
myšlence na „předsevzetí,
náklonnosti a vnuknutí“.xvii Po
rozhovoru s Bohem přirozeně
vytryskne touha po polepšení se, po
plnění jeho vůle. Tato touha, říká sv.
Augustin, už je dobrou modlitbou:
zatímco dál toužíš, pokračuješ v
modlitbě.xviii Tyto úmysly se někdy
mohou přetavit v předsevzetí, která
často budou konkrétní a praktická. V
každém případě modlitba slouží jako
impuls pro život v Boží přítomnosti v
hodinách po ní následujících. City
mohou být přítomné s větší či menší
intenzitou; ne vždy jsou důležité,
ačkoliv, pokud by nebyly přítomné
nikdy, měli bychom se ptát, do čeho
obvykle vkládáme své srdce.
Koneckonců nejedná se vždy o
smyslové emoce, protože city lze
vzbudit i klidnými přáními vůle,
například když chceme milovat.



Vnuknutí jsou Božími světly, která je
dobré si poznamenat, protože nám v
budoucnu v modlitbě pomohou. Za
nějaký čas mohou být dobrým
palivem, které probudí duši v
okamžicích největší vyprahlosti, když
jsme apatičtí nebo málo čilí. Ve
chvíli, kdy tato světla vidíme, se nám
sice zdá, že je nikdy nezapomeneme,
ale ve skutečnosti čas paměť otupí.
Proto je dobré si je poznamenat za
čerstvá, kdy je zapíšeme s jedinečnou
živostí: „Vryj si do paměti slova,
která tě v modlitbě zasáhla, a během
dne je mnohokrát opakuj.“xix

Nezapomínejme na pomoc, kterou
nám nabízejí naši spojenci v nebi.
Když se budeme cítit slabí, obraťme
se k těm, kteří jsou Bohu blíž.
Můžeme to udělat jak na začátku, tak
na konci modlitby, a také v
případech, kdy pozorujeme potíže
udržet oheň živý. Především bude
přítomna naše Matka, její manžel



Josef a anděl strážný, který nám
„přinese svatá vnuknutí“.xx

José Manuel Antuña

i Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 8. 11. 1972.

ii Papež František, apoštolská
exhortace Christus vivit, č. 158.

iii Benedikt XVI., Audience, 4. 5. 2011.

iv Papež František, Audience, 13. 2.
2019.

v Sv. Jan Pavel II, Překročit práh
naděje, Praha 1995, str. 40.

vi Srov. Katechismus katolické církve,
č. 2725.

vii Sv. Anselm, Proslogion, kap. 1.



viii Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 21. 2. 1971.

ix Jde o následující modlitbu: „Můj
Pane a Bože, pevně věřím, že jsi zde,
že mne vidíš a slyšíš. Klaním se ti s
hlubokou úctou. Prosím o odpuštění
svých hříchů a o milost, abych
vykonal s užitkem tuto chvíli
modlitby. Moje neposkvrněná Matko,
svatý Josefe, můj otče a pane, můj
anděli strážný, orodujte za mne.“

x Sv. Jan Klimak, Žebřík do ráje,
stupeň 28.

xi Katechismus katolické církve, č.
2559.

xii Sv. Josemaría, Brázda, č. 259.

xiii Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č.
119.

xiv Sv. Josemaría, Boží přátelé, č. 244.

xv Papež František, Audience, 13. 2.
2019.



xvi Sv. Josemaría, Cesta, č. 91.

xvii Celá závěrečná modlitba
doporučovaná sv. Josemaríou je:
„Děkuji ti můj Bože za všechna dobrá
předsevzetí, náklonnosti a vnuknutí,
která jsi mi udělil v této chvíli
modlitby, a prosím tě o pomoc, abych
je uvedl ve skutek. Moje
neposkvrněná Matko, sv. Josefe, můj
otče a pane, můj anděli strážný,
orodujte za mne.“

xviii Srov. sv. Augustin, Enarrationes
in psalmos, 37, 14.

xix Sv. Josemaría, Cesta, č. 103.

xx Sv. Josemaría, Cesta, č. 567.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

poznat-ho-a-poznat-sebe-vii-hledat-
spojeni/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-vii-hledat-spojeni/
https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-vii-hledat-spojeni/
https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-vii-hledat-spojeni/

	Poznat ho a poznat sebe (VII): Hledat spojení

