
opusdei.org

Poznat ho a poznat
sebe (VI):
Nejmocnější jazyk

Bůh mluví potichu, ale bez
přestání, v Písmu svatém –
zejména v evangeliích – a také
skrze naše nitro.

14.04.2025

Bůh k nám mluví. Neustále. Mluví
slovy, ale také skutky. Jeho jazyk je
mnohem bohatší než ten náš. Je
schopen zahrát na skryté struny v
našem nitru a pomáhá si například
lidmi nebo událostmi kolem nás. Bůh



k nám mluví v Písmu, liturgii a skrze
magisterium církve… Protože se na
nás dívá vždy s láskou, vyhledává
rozhovor s námi v každé události a
vždy nás volá k tomu, abychom byli
svatí. Proto abychom mohli slyšet
tento záhadný boží jazyk, snažíme se
vždy začít naši modlitbu úkonem
víry.

Zevnitř…

Bůh k nám mluví tím, že jedná skrze
naše mohutnosti, které může uvést
do pohybu zevnitř; náš rozum
prostřednictvím předsevzetí, naše
city prostřednictvím náklonností,
naši vůli prostřednictvím vnuknutí.
Proto, jak nás naučil sv. Josemaría,
na konci modlitby můžeme říci:
„Děkuji ti můj Bože za dobrá
předsevzetí, náklonnosti a vnuknutí,
která jsi mi udělil v tomto rozjímání.“

Když ale uvažujeme o této
skutečnosti, může se vyskytnout
pochybnost: „A jak mohu vědět, že je



to on, kdo ke mně mluví? Jak můžu
vědět, že tato předsevzetí,
náklonnosti a vnuknutí nejsou pouze
moje nápady, přání a pocity?“
Odpověď není jednoduchá. Modlitba
je umění, kterému se učíme v
průběhu času a za pomoci
duchovního vedení. Ale můžeme říci,
že od Boha pochází všechno, co nás
vede k tomu, abychom více milovali
jeho a druhé, plnili jeho vůli, a také
pokud to znamená oběť a
velkorysost. Je mnoho lidí zvyklých
se modlit, kteří by řekli: „V modlitbě
myslím na stejné věci jako během
dne, ale s jedním rozdílem –
modlitbu vždy v srdci zakončím ‚ne
má, ale tvá vůle se staň‘, a to se mi v
jiných chvílích nestává.“

Bůh často mluví přímo k srdci,
protože jeho jazyk zná lépe než kdo
jiný. Činí tak skrze hluboké touhy,
které on sám zasévá. Proto uslyšet
Boha často znamená ponořit se do
svého srdce a mít odvahu předestřít



Bohu své touhy, s úmyslem rozlišit to,
co nás vede plnit jeho vůli a co ne. Co
si doopravdy přeji? A proč? Odkud se
berou tato nutkání? Kam mě vedou?
Klamu se, předstírám, že tu nejsou a
ignoruji je? U těchto otázek, běžných
u těch, kteří chtějí žít život modlitby,
nám papež František doporučuje:
„Abychom se nezmýlili, je potřeba
(…) se ptát: znám sám sebe, do větší
hloubky, než je můj zevnějšek a mé
pocity? Vím, co rozradostňuje nebo
rozesmutní moje srdce?“1

Kromě toho, že mluví k našemu srdci
a našemu rozumu, Bůh promlouvá
také skrze naše vnitřní smysly: mluví
k naší obrazotvornosti, když v ní
probudí nějakou scénu nebo obraz;
mluví k naší paměti, když přináší
nějakou vzpomínku nebo slova, která
mohou být odpovědí na naši
modlitbu nebo naznačením jeho
přání. To se stalo například sv.
Josemaríovi 8. září 1931. Modlil se v
kostele Nadace pro nemocné, jak sám



říká, bez velké chuti, s nevázanou
představivostí, „když jsem si všiml,
že aniž bych chtěl, opakuji latinská
slova, kterým jsem nikdy nevěnoval
pozornost a neměl jsem důvod je
uchovávat v paměti: ještě teď, abych
si je připomněl, musím si je přečíst
na čtvrtce papíru, kterou vždycky
nosím v kapse, abych si zapsal, co
Bůh chce (…) (instinktivně, veden
zvykem, poznamenal jsem si přímo
tam v presbytáři onu větu, aniž bych
jí přikládal důležitost): to říkají slova
Písma, která jsem rozpoznal na svých
rtech: ‚et fui tecum in omnibus
ubicumque ambulasti, firmans
regnum tuum in aeternum‘: snažil
jsem se pochopit smysl té věty a
pomalu ji opakoval. A pak, včera
odpoledne a právě dnes, když jsem
znovu četl tato slova (tedy, opakuji,
jako by se mi Bůh snažil potvrdit, že
jsou jeho, stále si je nepamatuji)
dobře jsem porozuměl, že Ježíš
Kristus mi dal pro naši útěchu
poznat, že Dílo boží bude všude s



ním a bude navždy upevňovat vládu
Ježíše Krista.“2

K tomu, aby k nám mluvil, může Bůh
také použít poznámky, které jsme si
zapsali na duchovních cvičeních,
zejména když je znovu čteme v
modlitbě a snažíme se zachytit jejich
smysl. Tak snad budeme moci odhalit
spojující nit nebo opakování, která
nám napovědí, co nám Pán chce říct.

Nepřetržitý šepot

Je pravda, že někdy k nám Bůh mluví
jasně a nadpřirozeným způsobem,
ale to není běžné. Většinou k nám
Bůh mluví potichu, a proto si někdy
nevšimneme drobných darů –
předsevzetí, náklonností, vnuknutí –
které nám nabízí během jednoduché
modlitby. Může se nám stát to, co
aramejskému veliteli Naamánovi;
když ho prorok Elíša povzbuzoval,
aby se sedmkrát ponořil do řeky a
byl tak uzdraven ze svého
malomocenství, stěžoval si: „Hle,



říkal jsem si: Zajisté ke mně vyjde,
postaví se a bude vzývat jméno
Hospodina, svého Boha, bude mávat
rukou směrem k posvátnému místu,
a tak mě zbaví malomocenství.“ (2 Kr
5,11) Naamán se obrátil k Bohu
Izraele, ale čekal něco neobvyklého,
dokonce senzačního. Naštěstí ho jeho
sluhové přiměli, aby si to rozmyslel:
„Otče, ten prorok ti řekl důležitou
věc. Proč bys to neudělal? Přece ti
řekl: Omyj se, a budeš čist.“ (2 Kr
5,13) Velitel se vrátil, aby se zařídil
podle rady, očividně příliš obyčejné,
a tak se setkal se spásonosnou mocí
Boží. Je dobré vážit si v modlitbě
oněch malých světel týkajících se
věcí, které už víme, obvyklých hnutí
Ducha svatého, málo intenzivních
citů, jednoduchých předsevzetí, aniž
bychom jimi pohrdali jako příliš
prozaickými, protože to všechno
může pocházet od Boha.

Na otázku ohledně modlitby
odpověděl kardinál Ratzinger takto:



„Bůh zpravidla nehovoří příliš
hlasitě, ale mluví k nám stále znovu.
Zda ho uslyšíme, záleží přirozeně na
tom, zda přijímač a – tak říkajíc –
vysílač jsou shodně naladěni. Nyní v
našich časech s naším životním
stylem a způsobem myšlení je mezi
těmi dvěma příliš ruchů a ladění je
obzvlášť obtížné… Je zřejmé, že Bůh
nemluví příliš hlasitě. Avšak během
celého života k nám mluví ve
znameních nebo s pomocí setkání s
druhými lidmi. Stačí být trochu
pozorní a nenechat se úplně pohltit
vnějšími věcmi.“ Tato schopnost
pozornosti má mnoho společného s
vnitřním usebráním – někdy i
vnějším – a to je něco, v čem se
musíme cvičit. Abychom vnímali
Boha, je potřeba postarat se o chvíle,
kdy přerušíme každodenní shon a
budeme čelit samotě s ním.
Potřebujeme ticho.

Jisté je, že Bůh k nám mluví na
milion způsobů. Může se stát, že jsme



natolik zvyklí na jeho dary, že už si
toho nevšímáme, že ho
nepoznáváme, jako se to stalo
Ježíšovým krajanům: „Což to není
syn tesaře? Což se jeho matka
nejmenuje Maria a jeho bratři Jakub,
Josef, Šimon a Juda? A nejsou
všechny jeho sestry u nás?“ (Mt
13,55-56) Musíme prosit Ducha
svatého, aby nám rozšířil zorničky,
otevřel uši, očistil srdce a osvítil
svědomí, abychom uměli rozpoznat
jeho nepřetržitý šepot, onen
nesmrtelný šum uvnitř nás.

Bůh už k nám promluvil

Když Ježíš odpovídá učedníkům Jana
Křtitele a vyjmenovává svá znamení
– „Slepí vidí, chromí chodí,
malomocní jsou očišťováni, hluší
slyší, mrtví vstávají, chudým se
zvěstuje evangelium.“ (Mt 11,5) –
ohlašuje naplnění starých proroctví
Písma svatého o Mesiášovi. Bůh k
nám totiž mluvil a ke každému mluví



výrazným způsobem skrze Písmo
svaté: „Ve svatých knihách Pán, který
je na nebesích, láskyplně vychází
vstříc setkání se svými syny a hovoří
s nimi.“ Proto „četba Písma svatého
má být provázena modlitbou, aby se
stala rozhovorem mezi Bohem a
člověkem; protože ‚jeho oslovujeme,
když se modlíme, jemu nasloucháme,
když čteme božské výroky‘ (sv.
Ambrož, De officiis ministrorum 1,
88)“.3 Slova bible jsou nejen
inspirována Bohem, ale také inspirují
Bohem.

Zvláštním způsobem nasloucháme
Bohu v evangeliích, která zachycují
slova a skutky našeho Pána Ježíše
Krista. To zdůrazňuje List židům:
„Mnohokrát a mnohými způsoby
mluvíval Bůh k otcům ústy proroků;
v tomto posledním čase k nám
promluvil ve svém synu.“ (Žid 1,1-2)
Svatý Augustin se domníval, že
evangelium jsou „Kristova ústa: sedí
na nebesích, ale nepřestává hovořit



na zemi“.4 Proto naše modlitba žije z
rozjímání evangelia; čtením,
rozjímáním, dalším čtením,
vpisováním do paměti, zamýšlením
se zas a znovu nad jeho slovy Bůh
mluví k našemu srdci.

Sv. Josemaría následoval tradici
církve a neustále doporučoval
naslouchat Bohu prostřednictvím
rozjímání evangelií: „Radím ti, abys
ses při své modlitbě zapojil do dění v
některých částech evangelia jako
další osoba. Nejdříve si představ
scénu nebo tajemství, které ti
pomůže se usebrat a rozjímat. Pak se
snaž porozumět a uvažuj o některém
rysu Mistrova života: o jeho něžném
srdci, o jeho pokoře, o jeho čistotě, o
jeho plnění Otcovy vůle. Potom mu
vyprávěj, jak je to s tebou v
podobných záležitostech, co se ti
obvykle stává, co se ti děje právě teď.
A dávej dobrý pozor, protože ti třeba
bude chtít něco naznačit: člověk si v
takové chvíli může uvědomit řadu



věcí, mohou se objevit výčitky
svědomí.“5 Naše úsilí se projeví v
konkrétních skutcích: představíme si
scénu, zapojíme se do dění v
evangeliu, uvažujeme nad některým
z Mistrových rysů, vyprávíme mu, co
se nám děje… A může následovat
Boží odpověď: naznačí nám tu nebo
onu věc, probudí vnitřní vnuknutí v
naší duši, pomůže nám něco si
uvědomit. Tak se utváří rozhovor s
ním.

Při jiné příležitosti nás sv. Josemaría
také povzbuzoval rozjímat a
napodobovat Ježíše Krista těmito
slovy: „Buď postavou v onomBožím
příběhu a jednej. Rozjímej Kristovy
zázraky, naslouchej proudění davu
tam a zpět okolo Něj, vyměňuj si
přátelská slova s prvními dvanácti…
Dívej se Pánovi do očí a zamiluj se do
Něj, abys byl druhým Kristem.“6

Rozjímat, poslouchat, vyměňovat si
přátelská slova, dívat se… to jsou
činnosti, které vyžadují probudit a



uvést do chodu naše schopnosti a
smysly, naši představivost a rozum.
Protože každý z nás je tam, na každé
straně evangelia. Každá scéna, každý
Ježíšův čin dává mému životu smysl
a osvětluje ho. Jeho slova jsou určena
mně a živí moji existenci.

1 Joseph Ratzinger, Sůl země, Palabra,
Madrid, 1997, str. 33.

2 II. Vatikánský koncil, dogmatická
konstituce Dei Verbum, č. 21, srov. 
Katechismus katolické církve, č. 2700.

3 II. Vatikánský koncil, dogmatická
konstituce Dei Verbum, č. 25, srov. 
Katechismus katolické církve, č. 2653.

4 Sv. Augustin, Kázání 85, 1.

5 Sv. Josemaría, Boží přátelé, č. 253.



6 Sv. Josemaría, Poznámky z
rozjímání, 12. 10. 1947; v: Mientras
nos hablaba en el camino, str. 36.

José Brage

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

poznat-ho-a-poznat-sebe-vi-
nejmocnejsi-jazyk/ (15.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-vi-nejmocnejsi-jazyk/
https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-vi-nejmocnejsi-jazyk/
https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-vi-nejmocnejsi-jazyk/

	Poznat ho a poznat sebe (VI): Nejmocnější jazyk

