
opusdei.org

Poznat ho a poznat
sebe (V): Jak k nám
mluví Bůh

Jazyk modlitby je tajemný:
nemůžeme ho ovládat, ale
postupně zakoušíme, že naše
srdce proměňuje.

26.03.2025

Na území Pereje, v dnešním
Jordánsku, na vrcholu kopce 100
metrů nad Mrtvým mořem, stojí
impozantní pevnost Machaerus.
Herodes Antipas tam uvěznil Jana
Křtitele (srov. Mk 6, 17).1 V chladné a



vlhké kobce vytesané do skály vládne
tma a ticho. Jana trápí neodbytná
myšlenka: čas plyne a Ježíš se stále
nezjevil tak jasně, jak Jan doufal.
Obdržel zprávy o jeho mocných
činech (srov. Mt 11,2), ale nezdá se,
že by Ježíš o sobě mluvil jako o
Mesiáši. A když se ho lidé ptají
přímo, mlčí. Je možné, že se Jan
mýlí? On to však všechno viděl tak
jasně! Viděl, jak Duch sestoupil z
nebe v podobě holubice a spočinul
na něm (srov. Jan 1, 32-43). Posílá
tedy některé ze svých učedníků, aby
se zeptali Mistra: „Ty jsi ten, který má
přijít, anebo máme čekat
jiného?“ (Mt 11, 3)

Ježíš reaguje nečekaným způsobem.
Místo jasné odpovědi obrací jejich
pozornost ke svým činům: „Slepí vidí,
chromí chodí, malomocní jsou
očišťováni a hluší slyší, mrtví vstávají
a chudým se hlásá radostná zvěst.“ I
když je jeho odpověď poněkud
záhadná, je dostatečně jasná pro ty,



kdo znají proroctví Písma svatého
poukazující na příchod Mesiáše a
jeho království. „Ožijí tvoji mrtví,
moji pobití vstanou!“ (Iz 26, 19) „Oči
slepých se otevřou, odemknou se uši
hluchých.“ (Iz 35, 5) Náš Pán
povzbuzuje Jana, aby mu důvěřoval:
„A blahoslavený, kdo se nade mnou
nepohorší.“ (Mt 11, 6)

V této scéně můžeme vidět
podobnost s člověkem, který má
potíže rozeznat Boží hlas v modlitbě.
Když se ocitneme v takové situaci,
Ježíš nás vyzývá, abychom zcela
změnili perspektivu, opustili svou
dychtivost po lidských jistotách a
vstoupili do tajemného
dobrodružství Boha, který k nám
promlouvá skrze své skutky a Písmo
svaté. V Ježíšových závěrečných
slovech „blahoslavený, kdo se nade
mnou nepohorší“ objevujeme výzvu,
abychom ve své modlitbě vytrvali s
vírou i tehdy, když se někdy zdá, že



Bůh neodpovídá tak jasně, jak jsme
doufali.

Gesta, která mohou prolomit
„mlčení“

Člověk, který se začal modlit, může
často čelit zdánlivému „mlčení“
Boha. „Mluvím s ním, vyprávím mu o
svých starostech. Ptám se Ho na to,
co mám dělat, ale On mi neodpovídá.
Nic mi neříká.“ Na to si stěžoval i Jób:
„Volám k tobě o pomoc – neslyšíš,
naléhám – ani pak o mě
nedbáš.“ (Job 30,20) Je pak snadné
znejistět: „Vždycky jsem slyšel, že
modlitba je dialog, ale Bůh mi nikdy
nic neřekl. Když Bůh mluví k jiným,
proč ne ke mně? Co dělám špatně?“
Tyto pochybnosti člověka, který se
modlí, mohou někdy vést k pokušení
proti naději.

„Když mi Bůh neodpovídá, proč bych
se měl modlit?“ A pokud je toto
mlčení vykládáno jako Boží
nepřítomnost, může se dokonce stát



pokušením proti víře: „Pokud ke mně
Bůh nemluví, pak neexistuje.“

Co na to všechno říct? V první řadě
nemá smysl popírat Boží existenci
kvůli jeho zjevnému mlčení. Bůh se
může rozhodnout mlčet z jakéhokoli
důvodu a na jeho existenci či
neexistenci ani na jeho lásku k nám
to nemá žádný vliv. Rozhodující je
víra v Boha – a v jeho dobrotu. V
každém případě to může být vhodná
chvíle k tomu, abychom ho prosili,
naplněni vírou a důvěrou: „Bože,
nemlč, nebuď netečný a neodpočívej,
Bože!“ (Ž 83, 1)

Neměli bychom však pochybovat ani
o své schopnosti slyšet Boží hlas.
Lidské srdce má s pomocí milosti
potřebné „zdroje“ k tomu, aby slyšelo
Boha, který k nám promlouvá, bez
ohledu na to, jak moc byla tato
schopnost zatemněna prvotním
hříchem a našimi osobními hříchy.
První kapitola Katechismu katolické



církve nese název „Schopnost
člověka vnímat Boha“. Svatý Jan
Pavel II. při generální audienci řekl:
„Člověk, jak tvrdí tradice
křesťanského myšlení, je capax Dei:
je schopen poznávat Boha a přijímat
dar, který ze sebe činí. Vskutku,
stvořen k obrazu a podobě Boží, je
schopen žít s Bohem osobní vztah“.2

Je to osobní vztah, který má podobu
dialogu tvořeného slovy a činy.3 A
někdy pouze činy, jak se to děje i v
lidské lásce.

Tak jako například výměna pohledů
mezi dvěma lidmi může být tichým
dialogem (existují pohledy, které
mluví jasně), tak i náš důvěrný
rozhovor s Bohem může mít tuto
podobu: „dívat se na Boha a
uvědomovat si, že on se dívá na nás.
Podobně jako Ježíšův pohled na Jana,
který navždy rozhodl o běhu života
jeho učedníka“.4 Katechismus říká, že
‚kontemplace je pohled víry‘.5 A často
může být pohled důležitější a



naplněnější významem, láskou a
světlem pro náš život než dlouhý
řetězec slov. Svatý Josemaría, když
mluvil o radosti, která pramení z
kontemplativního života, řekl, že „A
duše se dává do zpěvu a zpívá novou
píseň, protože cítí a ví, že se na ni
Bůh neustále s láskou dívá.“6 Jako
„Boží prosebníci“7 pokorně prosíme,
abychom i my, kromě toho, že víme,
že je to pravda, mohli vždy ‚cítit‘
láskyplný Boží pohled na nás.

Žádný člověk nikdy nemluvil tak
jako on

Svatá Terezie z Kalkaty řekla, že „při
vyslovené modlitbě mluvíme k Bohu,
při modlitbě v duchu mluví On k
nám. Tehdy se do nás Bůh vlévá“8. To
je pokus o vysvětlení toho, co je
nevyslovitelné. Ve skutečnosti
modlitba zahrnuje velké tajemství.
Toto „tajemné setkání“ mezi Bohem a
člověkem, který se modlí, probíhá
mnoha různými způsoby. Některé z



nich je těžké zařadit a nelze je plně
pochopit ani vysvětlit. Jak o tomto
tajemství modlitby říká Katechismus
katolické církve: „Musíme také čelit
některým způsobům myšlení ‚tohoto
světa’, nejsme-li bdělí, zjednají si k
nám přístup názory, jako např.
pravda je prý jen to, co se dá ověřit
rozumem a vědou, modlit se je však
tajemství, které překračuje naše
vědomí i podvědomí.“9 Podobně jako
Jan Křtitel se často úzkostlivě
snažíme opřít pravdu o důkazy, které
nejsou vždy dosažitelné v
nadpřirozené oblasti.

Způsob, jakým se Bůh rozhodl
promlouvat k naší duši, přesahuje
naše chápání a my ho nikdy
nemůžeme zcela pochopit.
„Podivuhodná je pro mě tvá znalost,
vznešená a nepochopitelná.“ (Ž 139,
6) Naše abeceda není Boží abeceda,
náš jazyk není jeho jazyk, naše slova
nejsou jeho slova. Když Bůh mluví,
nepotřebuje hlasivky a neslyší ho



naše uši, ale skrytější a tajemnější
místo v naší bytosti. Někdy tomu
říkáme srdce, jindy svědomí.10 Bůh k
nám promlouvá ze skutečnosti svého
bytí a ke skutečnosti, kterou jsme my.
Hvězda je s ostatními hvězdami
spojena nikoli slovy, ale silou
gravitace. Bůh k nám nepotřebuje
mluvit slovy, i když to také může
udělat. Promlouvá svými skutky a
skrytým působením Ducha svatého v
naší duši, který hýbe naším srdcem,
burcuje naše emoce a dává světlo
našemu intelektu, aby nás jemně
přitáhl k sobě. Může se stát, že si to
zpočátku ani neuvědomíme.
Postupem času nám však pomůže
rozpoznat jeho působení v nás.
Možná nám pomůže, abychom byli
trpělivější nebo chápavější, nebo
abychom lépe pracovali, nebo
abychom přikládali větší význam
přátelství... Zkrátka naše láska k
Bohu bude stále silnější.



Katechismus katolické církve říká, že
pro člověka, který se modlí, je
„proměna srdce, které se modlí,
první odpovědí na naši prosbu“11. Je
to proměna, která je obvykle pomalá
a postupná, a někdy dokonce
nepostřehnutelná, ale přesto je zcela
jistá a musíme se ji naučit
rozpoznávat a být za ni vděční. Právě
to učinil svatý Josemaría 7. srpna
1931: „Dnes tato diecéze slaví svátek
Proměnění Páně Ježíše Krista. - Když
jsem se při mši svaté modlil za své
úmysly, všiml jsem si vnitřní
proměny, kterou ve mně Bůh učinil
během let, co bydlím v bývalém
sídelním městě Koruny… A učinil to
mně navzdory: bez mé spolupráce,
mohu říci. Myslím, že jsem
znovuobnovil svůj úmysl věnovat
celý svůj život plnění Boží vůle.“12

Tato ‚vnitřní změna‘ rozpoznaná v
modlitbě je jedním ze způsobů, jak k
nám Bůh promlouvá... a jak úžasným
způsobem! Pak pochopíme, co o
Ježíšovi řekli chrámoví úředníci



velekněžím: „Žádný člověk nikdy tak
nemluvil.“ (Jan 7, 46) Bůh mluví tak,
jak nikdo jiný mluvit nemůže: tím, že
mění naše srdce.

Boží slovo je „plné života a
síly“ (srov. Žid 4, 12). Proměňuje nás
a jeho působení v naší duši přesahuje
naše chápání. Jak řekl Jahve
prostřednictvím proroka Izajáše: „O
kolik totiž převyšují nebesa zemi, o
to se liší mé chování od vašeho, mé
smýšlení od smýšlení vašeho. Jako
déšť a sníh padá z nebe a nevrací se
tam, ale svlažuje zemi a působí, že
může rodit a rašit, ona pak obdaruje
semenem rozsévače a chlebem toho,
kdo jí. Tak se stane s mým slovem,
které vyjde z mých úst; nevrátí se ke
mně bez účinku, ale splní to, co jsem
chtěl vykonat, a zdaří se mu k čemu
jsem ho poslal.“ (Iz 55, 9-11) Tato
tajemná účinnost je pro nás výzvou k
růstu v pokoře, která „je základem
modlitby. Teprve když pokorně
uznáme, že se neumíme modlit, jak



bychom měli, jsme připraveni
svobodně přijmout dar modlitby.“13

Jsme připraveni se s důvěrou otevřít
Božímu působení.

Vznešená Boží svoboda

Bůh mluví, kdy chce. Ducha svatého
nemůžeme omezovat. Není v našich
rukou řídit jeho působení v našich
duších. Svatý Josemaría jednou řekl,
že Kristus, přítomný ve svatostánku,
„je Pán, který mluví, kdy chce, kdy by
to člověk nejméně čekal, a říká
konkrétní věci. Pak mlčí, protože
chce odpověď naší víry a naší
věrnosti.“14 Do modlitby totiž
nevstupujeme dveřmi našich smyslů –
viděním, slyšením, cítěním - ale
„těsnou bránou víry“15, která se
projevuje v péči a vytrvalosti, jež
vkládáme do času modlitby. A i když
si to možná hned neuvědomíme,
naše modlitba vždy přináší ovoce.

To se často stávalo zakladateli Opus
Dei. Například 16. října 1931 nám



říká: „Po mši jsem se chtěl v klidu
kostela pomodlit. Nedokázal jsem to.
V Atoche jsem si koupil noviny (ABC)
a nasedl do tramvaje. Do chvíle, kdy
toto píšu, se mi nepodařilo přečíst víc
než jeden odstavec. Cítil jsem, jak ke
mně přichází láskyplná, bohatá a
horoucí modlitba. To jsem prožíval v
tramvaji a pak cestou až k našemu
domu.“16 Svatý Josemaría se bez
úspěchu snažil modlit na tichém
místě. A přesto o několik minut
později, uprostřed ruchu tramvaje
plné lidí, když začal číst noviny, byl
podle vlastního vyprávění uchvácen
Boží milostí a prožil „nejvznešenější
modlitbu“ ve svém životě.

Mnozí další svatí vydali svědectví o
Boží svobodě promlouvat k duši, kdy
a kde chce. Svatá Terezie z Ávily
například ve svémŽivotě vypráví: „…
jsem se sama sobě vysmívala a těšila
jsem se pohledem na neschopnost
duše, které Bůh přestane pomáhat. A
to se od ní nevzdálil; nešlo totiž o ty



velké zkoušky, o nichž jsem se už
zmiňovala, které mě trýznily jindy.
Avšak mezitím duše, ať se sebevíc
snaží házet dřevo na oheň a usiluje
rozdmychávat oheň lásky k Bohu,
nenajde způsob, jakým by se jí to
podařilo. Bude to už velké
milosrdenství, jestliže dosáhne
kouře, z čehož by poznala, že oheň
zcela nevyhasl. Aby jej však zažehla,
k tomu je zapotřebí, aby zasáhl Bůh,
bez něhož se duše namáhá zbytečně:
čím víc se snaží foukat a dobře klást
dřevo, tím víc se jí zdá, že oheň
uháší. Podle mého názoru je lepší
vzdát se, uznat, že sami nezmůžeme
nic ..., abychom zakusili na vlastní
kůži, jak málo dokážeme bez Něho.“17

Ve skutečnosti k nám však Bůh
promluvil mnohokrát. Nebo lépe
řečeno, nikdy k nám nepřestává
mluvit v každém okamžiku. Svým
způsobem naučit se modlit znamená
naučit se rozpoznávat Boží „hlas“ v
jeho skutcích, stejně jako to Ježíš



pomohl udělat Janu Křtiteli. Duch
svatý nikdy nepřestává působit v
našich duších. Jak připomínal svatý
Pavel Korinťanům: „Jenom pod
vlivem Ducha svatého může někdo
říci: Ježíš je Pán.“ (1 Kor 12, 3) To by
nás mělo naplnit pokojem. Kdo však
tuto pravdu ztratí ze zřetele, může
snadno propadnout sklíčenosti. „Ti,
kteří hledají Boha prostřednictvím
modlitby, rychle malomyslní, protože
nevědí, že modlitba pochází také od
Ducha svatého, a ne pouze od nich.“18

Abychom se nikdy nenechali odradit
v modlitbě, musíme mít velkou
důvěru v Ducha svatého a v jeho
mnohotvárné a tajemné způsoby
působení v naší duši: „Boží království
je podobné člověku, který zaseje do
země semeno, ať spí nebo je vzhůru,
ve dne i v noci, semeno klíčí a roste,
on ani neví jak.“ (Mk 4, 26)

1 Srov. Flavius Josephus, Židovské
starožitnosti, 18, 5, 2.



2 Svatý Jan Pavel II., generální
audience, 26. července 1998.

3 Katechismus katolické církve, č.
2567.

4 Svatý Josemaría, Poznámky z
meditace, 9. ledna 1959; v Mientras
nos hablaba en el camino, p. 87.

5 Katechismus katolické církve, č.
2715.

6 Svatý Josemaría, Homilie „Cesta ke
svatosti“, v Boží přátelé, č. 307.

7 Srov. svatý Augustin, Kázání 56, 6,
9.

8 Svatá Terezie z Kalkaty, Není větší
lásky, New World Library, s. 5.

9 Katechismus katolické církve, č.
2727.

10 „Svědomí je nejtajnější střed a
svatyně člověka, v ní je sám s Bohem,
jehož hlas mu zaznívá v



nitru“ (Katechismus katolické církve,
č. 1776).

11 Katechismus katolické církve, č.
2739.

12 Svatý Josemaría, Poznámky, č. 217;
v Andres Vázquez de Prada, 
Zakladatel Opus Dei, vol. I, s. 272.

13 Katechismus katolické církve, č.
2559.

14 Svatý Josemaría, Zápisky ze
setkání rodin, 18. června 1972
(Crónica, 2000, s. 243).

15 Katechismus katolické církve, č.
2656.

16 Svatý Josemaria, Poznámky, č. 334;
v Andres Vázquez de Prada, 
Zakladatel Opus Dei, vol. I, s. 276-277.

17 Svatá Terezie od Ježíše, Život,
překlad Josef Koláček, Nakladatelství
Tiskárny Vimperk, 1991, s. 354.



18 Katechismus katolické církve, č.
2726.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

poznat-ho-a-poznat-sebe-v-jak-k-nam-
mluvi-buh/ (09.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-v-jak-k-nam-mluvi-buh/
https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-v-jak-k-nam-mluvi-buh/
https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-v-jak-k-nam-mluvi-buh/

	Poznat ho a poznat sebe (V): Jak k nám mluví Bůh

