
opusdei.org

Poznat ho a poznat
sebe (IV): Když
začneme naslouchat

Mojžíšův život nám ukazuje, že
pro naplnění poslání, k němuž
jsme povoláni, potřebujeme být
proměněni Duchem svatým
skrze naslouchání Bohu v
synovském dialogu s Ním.

23.01.2025

Pán pamatoval na Mojžíše se
zásadním posláním: vést svůj lid
novou etapou dějin spásy. S jeho
přispěním byl Izrael vysvobozen z



egyptského otroctví a doveden do
země zaslíbené. Jeho
prostřednictvím obdržel židovský lid
desky Zákona a základy uctívání
Boha. Jak se Mojžíš stal tím, kým byl?
Jak dosáhl onoho souznění s Bohem,
které ho časem přivedlo k tomu, že se
stal velikým dobrem pro tolik lidí,
dokonce pro celý svůj lid a pro
všechny, kteří přišli po něm?

I když byl Mojžíš Bohem vyvolený od
svého narození – stačí pomyslet na
to, jak zázračně přežil
pronásledování faraonem – je
pozoruhodné, že nenašel Pána,
dokud neuplynulo mnoho let. V
mládí se nezdál být ničím víc než
obyčejným mužem, který si jistě dělal
starosti o svůj národ (srov. Ex 2,15).
To, co asi nejlépe vysvětluje tuto
proměnu, je jeho schopnost
naslouchat Pánu.i Podobně abychom
se i my stali tím, k čemu jsme
povoláni, potřebujeme se proměnit
prostřednictvím naslouchání. Je



pravda, že není snadné dosáhnout
takového prožitku, o kterém vypráví
kniha Exodus: „A Hospodin
promlouval k Mojžíšovi tváří v tvář,
jako když člověk rozmlouvá se svým
přítelem.“ (Ex 33,11) Jde o proces,
který obvykle trvá roky, celý život, a
často je zapotřebí znovu se začít učit
modlit, jako bychom byli teprve na
začátku našeho rozhovoru s Pánem.

Mojžíši, Mojžíši!

Objevit potřebu modlit se znamená
vědět, že „Bůh napřed miloval
nás“ (1 J 4,19) a že podle této logiky k
nám také mluvil první: „Bůh stvořil
člověka jako svůj obraz, jak obraz
Boží ho stvořil, stvořil je jako muže a
ženu. Bůh jim požehnal slovy…“ (Gn
1,27-28)ii Bůh, který vzal na sebe
iniciativu, aby nás stvořil z lásky a
vyvolil pro konkrétní poslání, také
jde před námi v životě modlitby. V
našem rozhovoru s Pánem je to on,
kdo promlouvá jako první.



Toto úvodní slovo lze rozpoznat už v 
touze po Bohu, kterou on sám zasel
do našeho srdce a která se probouzí
tisíci různými zkušenostmi. První
zjevení Mojžíšovi se odehrálo na
Orebu, také nazývaném „Boží hora“.
„Tu se mu zjevil Hospodinův anděl v
plameni ohně, který šlehal ze středu
keře. Díval se, a hle – keř hořel
plamenem, ale neshořel. Mojžíš si
řekl: ‚Půjdu se podívat na ten zvláštní
zjev, proč keř neshoří.‘ “ (Ex 3,2-3)
Není to pouhá zvědavost na
podivuhodný jev, ale jasné vědomí
toho, že se děje něco
nadpřirozeného, co ho přesahuje.
Také v našem životě můžeme být
překvapeni událostmi, které nám
otevírají hlubší rozměr reality. Může
se jednat o hluboce osobní objev
něčeho, čeho jsme si dříve nevšimli:
tušíme Boží přítomnost, když
poznáváme některý z jeho darů,
nebo když vidíme, jak nám
protivenství pomohla dozrát a
připravila nás na to, abychom čelili



různým okolnostem nebo úkolům.
Může se také jednat o objev ve světě,
který nás obklopuje: rodina, přátelé,
příroda… V každém případě
zažíváme potřebu modlit se, děkovat,
prosit… a obracíme se k Bohu. To je
první krok.

„Když Hospodin viděl, že se přichází
podívat, zavolal ze středu keře:
‚Mojžíši, Mojžíši!‘ A on odpověděl:
‚Tady jsem!‘ “ (Ex 3,4) Rozhovor se
navazuje, když se náš pohled setká s
pohledem Boha, který už se na nás
dívá. A slova – pokud jsou potřeba –
přijdou, když necháme nejdříve přijít
jeho slova. Pokud se o to pokusíme
sami, nebudeme se moci modlit.
Spíše je vhodné obrátit oči k Pánu a
vzpomenout si na jeho útěšnou
prosbu: „Hle, já jsem s vámi po
všechny dny až do konce světa“. (Mt
28,20)

A tak je víra vložená v Boha základní
ingrediencí každé upřímné modlitby.



Často je tím nejlepším způsobem, jak
se začít modlit, prosit Pána, ať nás to
naučí. Tak to dělali apoštolové a je to
také cesta, kterou nás sv. Josemaría
povzbuzoval se vydat: „Pokud si
nepřipadáš připravený, obrať se k
Ježíšovi, tak jako se na něho obraceli
jeho učedníci: Nauč nás modlit se! A
zakusíš, jak Duch svatý přichází na
pomoc v naší slabosti. Vždyť ani
nevíme, oč se máme vlastně modlit.
A tu sám Duch se za nás přimlouvá
vzdechy, které nelze vyjádřit, které se
nedají vypovědět, protože neexistují
žádné vhodné výrazy, které by
vyjádřily jejich hloubku.“iii

Zuj si opánky

Po několika dnech duchovní obnovy
blahoslavená Guadalupe Ortiz de
Landázuri psala sv. Josemaríovi: „O
mém niterném vztahu s Bohem, o mé
modlitbě atd. už jsem s Vámi mluvila
jindy: když dám trochu ze své strany,
Bůh mi to usnadní a úplně se



odevzdám.“iv Podnět k modlitbě – a
modlitba samotná – je Božím darem.
Zároveň je také dobré se ptát, jaká
úloha patří nám. Rozhovor s Pánem
je milostí, a proto není něčím pouze
pasivním, protože abychom tuto
milost získali, je potřeba ji určitým
způsobem chtít získat.

Kromě toho, že se otevřeme milosti,
co dalšího můžeme udělat pro to,
abychom měli intenzivní život
modlitby? Dobrým začátkem může
být uvědomit si, před kým se
ocitáme, a odpovídat postojem úcty a
adorace. V rozhovoru na hoře Oreb,
„Bůh řekl: ‚Nepřibližuj se sem, zuj
opánky ze svých nohou, neboť místo,
na kterém stojíš, je půda svatá.‘ A
pokračoval: ‚Já jsem Bůh tvého otce,
já jsem Bůh Abrahámův, Bůh Izákův
a Bůh Jakubův!‘ Mojžíš zahalil svou
tvář, neboť se bál pohlédnout na
Boha.“ (Ex 3,5-6)



Zout si opánky a přikrýt si tvář byla
odpověď největšího z proroků
izraelského lidu při jeho prvním
setkání s Bohem. Těmito gesty dal
najevo, že si je vědom toho, že se
nachází před nadpřirozeným Bohem.
Něco podobného můžeme udělat,
když se přiblížíme k Ježíši ve
svatostánku v postoji adorace.
Během vigilie před Ježíšem ve
svátosti Benedikt XVI. vyřkl slova,
která hovoří o tom, jak uctívat Pána:
„Zde, v posvěcené hostii, je před
námi a mezi námi. Jako tehdy,
záhadně se skrývá v posvátném tichu
a jako tehdy, odhaluje takto
opravdovou Boží tvář. Pro nás se stal
zrnkem pšenice, které padne do
země, odumře a dává plody až do
konce světa. (srov. J 12,24) Je
přítomen, jako tehdy v Betlémě. A
zve nás k vnitřní pouti, která se
nazývá adorace. Vydejme se nyní na
tuto pouť a prosme jej, ať nás vede.“v



Postoj adorace se může v naší
modlitbě projevovat různými
způsoby. Například poklekáme před
svatostánkem na znamení naší
malosti před Bohem. A když se z
různých důvodů nemůžeme modlit
před svatostánkem, můžeme jednat
podobně, dívat se do nitra své duše,
abychom tam objevili Boha, a v
duchu pokleknout, odříkávajíce
klidně každé slovo úvodní modlitby
nebo jiné modlitby, která nám
připomene, že jsme v jeho
přítomnosti.

Oblak ji přikrýval

Během svého rozhovoru s Bohem
Mojžíš obdržel desky Zákona. Scéna
je hrozivá, ale zároveň velmi
důvěrná: „Hospodinova velebnost
přebývala na hoře Sinaj a oblak ji
zahalil na šest dní. Sedmého dne Bůh
zavolal Mojžíše zprostřed oblaku.
Před očima Izraelitů se zjevila
Hospodinova velebnost jako sžírající



oheň na vrcholu hory. Mojžíš vešel
do oblaku, vystoupil na horu a byl
tam čtyřicet dní a čtyřicet nocí.“ (Ex
24,16-18)

Onen oblak, kromě toho, že vyjadřuje
Boží slávu a je předobrazem
přítomnosti Ducha svatého, umožnil
důvěrnou atmosféru rozhovoru mezi
prorokem a jeho stvořitelem. To nám
ukazuje, že k modlitbě je potřeba
cvičit se v některých dovednostech,
které umožňují blízký vztah s
Bohem: v lásce k tichu, vnějšímu i
vnitřnímu, stálosti a disciplíně
naslouchání, která dovoluje vnímat
jeho hlas.

Někdy je pro nás těžké vážit si ticha a
pokud v modlitbě nic neslyšíme,
máme tendenci vyplnit čas slovy,
četbou nebo také obrazy či zvuky. Ale
je možné, i když to děláme s dobrým
úmyslem, že takovým způsobem
nedosáhneme naslouchání Bohu.
Možná se potřebujeme obrátit k



tichu, což je víc, než jen zmlknout.
Svatý Josemaría si v létě roku 1932
zapsal poznámku – později byla
zachycena v Cestě – která názorně
ukazuje, jak rozhovor s Bohem musí
vždy jít touto cestou: „Ticho je jako
vrátný vnitřního života.“ vi

Zatímco vnější zvuky a vnitřní vášně
nás vzdalují od nás samých, ticho
nám poskytuje útočiště a vede nás k
tomu, abychom přemýšleli o svém
vlastním životě. Aktivismus nebo
upovídanost v modlitbě nás
nepřibližují k Bohu, ani nám
neumožňují činnost, která má
hloubku. Když jsme rozrušení,
nezbývá už čas se usebrat, přemýšlet,
žít do hloubky, zatímco ticho - vnější
a vnitřní – nás vede k setkání s
Pánem, úžasu nad ním. Modlitba ve
skutečnosti potřebuje ticho, které
není jen negativní, prázdné, ale které
je plné Boha a vede nás k tomu,
abychom objevili jeho přítomnost.
Jak upozorňovala blahoslavená



Guadalupe: „Prohloubit toto ticho, až
dojdeme tam, kde je pouze Bůh; kam
bez našeho dovolení nemohou
vstoupit ani andělé.“ A tam „se klanět
Bohu, velebit ho a říkat mu něžné
věci.“ vii To je ticho, které nám
umožňuje slyšet Boha.

Nakonec se jedná o to, zaměřit naši
pozornost – rozum, vůli, city – na
Boha, abychom ho nechali klást nám
otázky. Proto se můžeme sami sebe
ptát, jak nám navrhuje papež
František: „Jsou okamžiky, kdy v
tichu jsi v jeho přítomnosti, zůstáváš
beze spěchu s ním, a necháváš ho,
aby se na tebe díval? Dovolíš, aby
jeho oheň zapálil tvé srdce? Pokud
mu nedovolíš, aby v tvém srdci živil
vroucnost a jemnost a nebudeš mít
oheň, jak potom budeš moci
zapalovat srdce druhých svým
svědectvím a svými slovy?“ viii

Spolu s tichem je stejnou měrou
potřeba vytrvalost, protože modlit se



je namáhavé. Modlitba předpokládá
čas a úsilí, jako se to stalo Mojžíšovi,
který byl šest dní přikryt oblakem, a
teprve sedmý den přijal Boží slovo.
Především je potřeba vnější
vytrvalost k dodržování více méně
pevného rozvrhu a určené délky
trvání. To bylo časté doporučení
během života sv. Josemaríi:
„Meditace. – Pevný čas a pevná
hodina. – Pokud ne, bude meditace
poplatná naší pohodlnosti: to je
nedostatek umrtvování. A modlitba
bez umrtvování je málo účinná.“ ix

Tato vytrvalost, pokud je poháněna
láskou, bude vstupní branou k
přátelskému vztahu s Bohem, který
bude vyplněný rozhovorem, protože
on se nevnucuje: mluví k nám, pouze
když si to přejeme. Vytrvalost je z
naší strany způsobem, jak projevit a
pěstovat horoucí touhu přijmout jeho
láskyplná slova.

Kromě vnější vytrvalosti je zapotřebí 
vnitřní vytrvalost, jako součást



dovednosti naslouchat: potřebujeme
zaměřit rozum, který se rozptyluje,
pohnout vůli, která nepřestává chtít,
a živit city, které někdy nejdou s
rozumem a vůlí ruku v ruce. To nás
může unavit, především pokud je
potřeba to dělat často, protože je
mnoho podnětů, které nás rozptylují.
Zároveň disciplinované naslouchání
nelze zaměnit za přílišnou strnulost
nebo za příliš metodická cvičení v
soustředění, protože modlitba plyne
v souladu s mnoha okolnostmi. V
zásadě plyne, kudy Bůh dovolí – „vítr
vane, kam chce“ (J 3,8) -, ale také běží
v souladu s naší konkrétní situací.
Někdy strávíme dlouhé chvíle
myšlenkami na milované osoby a
prosíme za ně Boha, a to už může být
rozhovor lásky.

Některé konkrétní rady, které
umožňují disciplinované
naslouchání, mohou být: utéct před
snahou dělat více věcí najednou,
abychom se mohli soustředit a byli



přítomní během rozhovoru s Bohem
a nemysleli na jiné věci; posilovat
postoj učedníka a pokorně uznat naši
nicotnost a jeho velikost, např. za
pomoci střelných nebo krátkých
modliteb; pokládat Bohu otevřené
otázky a nechat mu prostor, aby nám
odpověděl, až bude chtít, nebo mu
pouze říct, že jsme připraveni udělat,
co nám naznačí; následovat rytmus a
směr, kterým nás vedou úvahy o jeho
lásce, a vyhýbat se rozptylování se
podružnými myšlenkami; naučit se
mít otevřenou mysl, abychom se jím
nechali překvapit a snili sny, které
má Bůh, aniž bychom se snažili
modlitbu příliš kontrolovat. Tímto
způsobem se postupně otevíráme
Božímu tajemství a logice, a to nám
dovoluje pokojně přijmout
skutečnost, že nevíme, kam nás
dovede.

„Ukaž mi svou slávu“



Když začínáme chvíli modlitby,
máme rozumné očekávání, že k nám
Pán bude promlouvat – jak se také
někdy děje. Ale mohlo by nás
odradit, že na konci onoho setkání
jsme nic neslyšeli, nebo jen velmi
málo. V každém případě je vhodné
udržet si jistotu, že modlitba má vždy
plody. Na hoře Sinai „Mojžíš řekl
Hospodinu: ‚Ukaž mi svou velebnost!‘
Bůh odpověděl: ‚Předvedu před
tebou celou svou nádheru a vyslovím
před tebou Hospodinovo jméno.
Svou přízeň dávám tomu, komu chci,
a smilovávám se nad tím, kdo se mi
zamlouvá.‘ A dodal: ‚Mou tvář vidět
nemůžeš; žádný člověk nemůže vidět
mou tvář a zůstat naživu.‘ Dále řekl
Hospodin: ‚Tady je u mě místo,
postav se na skálu. Až bude
přecházet má velebnost, postavím tě
do skalní trhliny a svou dlaní tě
zakryji, dokud nepřejdu. Pak svou
dlaň odtáhnu a uvidíš mě zezadu, ale
má tvář se neukáže.‘ “ (Ex 33,18-23)
Pokud by se byl býval Mojžíš cítil



frustrovaný tím, že se mu nepodařilo
spatřit Boží tvář, jak si přál, býval
mohl opustit svůj záměr a ztratit
motivaci k dalším setkáním. Naproti
tomu se ale nechal vést Bohem, a tak
se stal tím, „jemuž se dal Hospodin
poznat tváří v tvář“. (Dt 34,10)

Klíč k modlitbě nespočívá v tom
získat hmatatelné výsledky, ani být
po určitý čas něčím zaměstnaný. To,
co hledáme prostřednictvím
rozhovoru s Bohem, není okamžitý
výsledek, ale schopnost dostat se na
místo, do životního stavu – abychom
to nějak vyjádřili – kdy se modlitba
stále více ztotožňuje s naším
životem: myšlenkami, city,
nadějemi… Jde o to, být s Bohem,
zůstávat v jeho přítomnosti v
průběhu dne. Nakonec hlavním
plodem modlitby je žít v Bohu. Tak je
možné modlitbu chápat jako
komunikaci života: života přijatého a
prožitého, života vítaného a
odevzdaného. Nezáleží tedy na tom,



že nemáme bouřlivé pocity nebo
fascinující světla. Je to mnohem
jednodušší: tématem naší modlitby
bude – jak nám říkal sv. Josemaríax –
téma našeho života a naopak,
protože celý náš život se promění v
autentickou modlitbu jdoucí kupředu
v „širokém, klidném a bezpečném
řečišti“. xi

Jorge Mario Jaramillo

i Jak naznačuje papež Benedikt XVI.
ve svých katechezích o modlitbě: „Při
čtení starého zákona vyniká mezi
ostatními jedna postava: Mojžíš, a to
především jako muž modlitby.“,
Generální audience, 1. června 2011

ii Totéž se odehrává ve druhém
vyprávění o stvoření člověka, viz Gn
2-16. Kurzíva v původním biblickém
textu není.

iii Boží přátelé, bod č. 244.



iv Dopis z 12. 12. 1949, v: Dopisy
světci, II.

v Benedikt XVI., Promluva, 20. 8.
2005

vi Cesta, bod č. 281.

vii Mercedes Eguíbar Galarza, 
Guadalupe Ortiz de Landázuri. Práce,
přátelství a dobrá nálada, Palabra,
Madrid, 2001, str. 87.

viii Papež František, apoštolská
exhortace Gaudete et Exsultate, bod
č. 151.

ix Brázda, bod č. 446.

x Jít s Kristem, bod č. 174.

xi Boží přátelé, bod č. 306.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-iv-kdyz-zacneme-naslouchat/


poznat-ho-a-poznat-sebe-iv-kdyz-
zacneme-naslouchat/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-iv-kdyz-zacneme-naslouchat/
https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-iv-kdyz-zacneme-naslouchat/

	Poznat ho a poznat sebe (IV): Když začneme naslouchat

