
opusdei.org

Poznat ho a poznat
sebe (III): Ve
společnosti svatých

Příklad svatých, zejména Panny
Marie, může být velkou pomocí
pro náš život modlitby. Nový
článek ze série o modlitbě.

24.10.2024

Ježíš poprvé veřejně vstupuje do
Jeruzaléma. Tam začíná svými slovy
a zázraky hlásat Boží království. Od
jeho ohromujících činů na svatbě v
Káně jeho věhlas neustále roste.
Tehdy, skryta nočním tichem,



přichází známá židovská postava,
aby s ním promluvila (srov. J 3,1).
Nikodémovo srdce bylo při pohledu
na Krista a jeho naslouchání hluboce
pohnuto. Hlavou mu víří spousta
otázek a on se rozhodne hledat
odpověď prostřednictvím důvěrného
rozhovoru tváří v tvář. Ježíš vidí
upřímnost jeho srdce a rychle mu
říká: Jestliže se nenarodí někdo z
vody a z Ducha, nemůže vejít do
Božího království. (J 3,5)

Dialog pokračuje otázkou, kterou by
si položil každý z nás: Co to
znamená? Jak se člověk může
podruhé narodit? Ježíš však
Nikodémovi ve skutečnosti říká, že
by se neměl jen snažit porozumět, ale
především musí nechat Boha
vstoupit do svého života. Snažit se
být svatým je jako narodit se
podruhé a vidět všechno v novém
světle. Ve skutečnosti to znamená
stát se novým člověkem, být
postupně proměněn v samotného



Krista: „zpřítomňovat Krista mezi
lidmi.“[1] Jedním ze způsobů, jak
poznat Krista, je právě skrze světce.
Jejich život může hrát důležitou roli
na osobní cestě každého pokřtěného,
který se chce naučit modlit.

Maria se modlí, když cítí radost...

Ženy a muži, kteří nás předešli, jsou
svědky možnosti vést v našem životě
skutečný dialog s Bohem uprostřed
tolika vzestupů a pádů, které by nás
mohly vést k opačnému názoru.
Klíčovým svědkem je Panna Maria.
Maria se těšila z něžné blízkosti
svého syna Ježíše v každodenním
životě rodiny a vedla neustálý dialog
s Bohem Otcem uprostřed dobrých i
těžkých okamžiků, které se vyskytují
v každé rodině, včetně domácnosti v
Nazaretu.

Panna Maria nás učí modlit se v
každém stavu mysli. Brzy po
obdržení andělovy zprávy se Maria
rychle vydala na cestu do jednoho



judského města v horách (Lk 1,39),
aby navštívila svou sestřenici
Alžbětu. Dostala zprávu o synovci,
který brzy rozšíří počet členů jejich
rodiny, což je vždy radostná událost,
zvláště pokud je nečekaná jako v
případě Alžběty a Zachariáše
vzhledem k jejich pokročilému věku.
„Svatý Lukáš popisuje setkání obou
bratranců a sestřenic velmi dojemně
a je prodchnut díkůvzdáním a
radostí.“[2] Zdá se, že Duch svatý
sdílí jejich radost, když Křtiteli i jeho
matce zjevuje Mesiášovu fyzickou
přítomnost.

Jakmile Marie vstoupí do jejich
domu, Alžběta ji osloví slovy vroucí
chvály, slovy, která se stanou
všeobecnou modlitbou a která si
každý den opakujeme a podílíme se
na jejich radosti: Požehnaná tys mezi
ženami a požehnaný plod života
tvého! (Lk 1,42) Maria na nadšení své
sestřenice odpovídá překypujícím
srdcem: Velebí má duše Hospodina a



můj duch jásá v Bohu, mém spasiteli.
„Magnificat“, jak tradice nazývá
Matčinu odpověď, je modlitba chvály
prosycená Božím slovem. Jak řekl
Benedikt XVI: „Maria měla hlubokou
znalost Písma svatého. Její
Magnificat je gobelín utkaný nitkami
ze Starého zákona.“[3]

Když zjistíme, že naše srdce je
naplněno vděčností za dar, který
jsme obdrželi, můžeme to vyjádřit v
modlitbě, třeba slovy z Písma, a
poděkovat Bohu za „velké věci“,
které v našem životě učinil.
Díkůvzdání je základním postojem
křesťanské modlitby, zejména ve
chvílích radosti…

A také uprostřed zármutku a
sklíčenosti…

Panna Maria se ovšem modlí i ve
chvílích temnoty, když je
konfrontována se smutkem nebo
situací, která zdánlivě postrádá
smysl. Maria nás tak učí dalšímu



základnímu postoji v modlitbě
křesťana, který je tak jasně vidět ve
vyprávění o Ježíšově smrti: u
Ježíšova kříže stály jeho matka a
příbuzná jeho matky (J 19,25).
Ježíšova matka, zdrcená zármutkem,
je tam prostě přítomna. Neudělá nic,
aby se pokusila svého Syna
zachránit, ani nevyčítá Bohu to,
čemu nerozumí. Její jedinou starostí
je, aby jí neuniklo jediné slovo, které
Ježíš na kříži vysloví. Proto bez
váhání přijímá nové poslání, které jí
bylo svěřeno: „Ženo, to je tvůj
syn!“ „To je tvá matka!“ řekl
učedníkovi. (J 19,26-27) Mariin
zármutek je tím nejhlubším, co může
člověk prožít: být přítomen smrti
syna. Maria se však povznáší nad
svou bolest a přijímá tuto novou
výzvu, aby přijala Jana jako svého
syna a spolu s ním muže a ženy
všech dob.

Modlitba uprostřed zármutku
znamená především „stát“ vedle



vlastního kříže, přijímat a milovat
Boží vůli; je to připravenost říkat
„ano“ osobám a situacím, které náš
Pán staví do našeho života. Modlit se
znamená otevřít oči realitě, i když se
zdá obzvlášť temná, s jistotou, že v ní
vždy můžeme najít dar, že Bůh je
vždy přítomen. Pak budeme schopni
přijímat osoby a situace s Mariinou
odpovědí: fiat, „ať se mi stane“ (srov.
Lk 1,38).

V životě Panny Marie vidíme ale i
další stav mysli, když se modlí.
Vidíme Marii a jejího manžela Josefa,
jak se modlí také ve chvílích úzkosti.
Jednoho dne, když se vracejí z
každoroční pouti do jeruzalémského
chrámu, si uvědomí, že jejich
dvanáctiletý syn je nezvěstný, a
rozhodnou se vrátit, aby ho hledali.
Když ho konečně najdou v chrámu,
kde rozmlouvá s učiteli Zákona,
Maria se ptá: „Dítě, proč jsi nám to
udělal?“ ptá se Maria. Hle, tvůj otec i
já jsme tě s bolestí hledali. (Lk 2,48)



I my můžeme často pociťovat úzkost,
když cítíme svou nedostatečnost při
plnění povinností nebo si myslíme,
že jsme na špatném místě. Může se
nám pak dokonce zdát, že celý náš
svět není v pořádku: náš život,
povolání, rodina, práce... Můžeme si
dokonce myslet, že naše životní cesta
není taková, jak jsme doufali.
Všechny naše plány a sny se nám
nyní zdají naivní. Také Maria a Josef
museli projít chvílemi úzkosti, a když
se ptali svého Syna, proč to udělal,
nedostali jasnou odpověď: „Proč jste
mě hledali? Nevěděli jste, že musím
být v domě svého Otce?“ A
nerozuměli tomu, co jim říkal. (Lk
2,49-50)

Modlitba v úzkosti nám nedává
žádnou záruku, že najdeme rychlé a
snadné řešení. Co bychom tedy měli
dělat? Panna Maria nám ukazuje
nejlepší řešení: zůstat věrní své
životní cestě a v každodenním životě
znovu objevovat Boží vůli, i když jí



plně nerozumíme. A také můžeme,
podobně jako Maria, uchovávat
všechny tyto tajemné a někdy
nejasné události ve svém srdci a
meditovat o nich, tj. přemýšlet o nich
s modlitebním postojem. Pak
budeme postupně znovu vnímat Boží
přítomnost a uvidíme, jak v nás Ježíš
„roste“ a znovu se stává viditelným.
(srov. Lk 2,51-52)

Životopisy pro naše vlastní životy

Maria je privilegovaným svědkem
blízkosti s Bohem, po které toužíme,
ale stejně tak i svatí, každý svým
osobním a specifickým způsobem:
„Každý světec je jako paprsek světla
vycházející z Božího slova,“ řekl
Benedikt XVI. „Můžeme myslet na
svatého Ignáce z Loyoly v jeho
hledání pravdy a v rozlišování
duchů; na svatého Jana Boska v jeho
nadšení pro výchovu mládeže; na
svatého Jana Mariu Vianneye v jeho
vědomí velikosti kněžství jako daru a



úkolu; na svatého Pia z Pietrelciny v
jeho službě jako nástroje Božího
milosrdenství; na svatého Josemaríu
Escrivá v jeho hlásání všeobecného
povolání ke svatosti; na
blahoslavenou Terezii z Kalkaty,
misionářku Boží lásky k nejchudším
z chudých.[4]

Z lidského hlediska je přirozené, že
cítíme sympatie k určitým způsobům
bytí, k lidem, jejichž úsilí se nám zdá
přitažlivější nebo kteří přímo
promlouvají k našemu srdci a mysli.
Poznávání života a zkušeností
svatých a četba jejich spisů je
vynikajícím způsobem, jak s nimi
pěstovat opravdové přátelství. Pokud
ale budeme zdůrazňovat pouze
mimořádné události v životě a
modlitbě svatých, riskujeme, že se
nám jejich příklad vzdálí a bude
obtížné ho následovat.

„Vzpomeňte si jen na Petra,
Augustina a Františka. Nikdy se mi



nelíbily životopisy svatých, které
nám z naivnosti nebo též z
nedostatku křesťanské nauky
představovaly svaté tak, jako by byli
od mateřského lůna utvrzeni v Boží
milosti. Ne, pravé životy svatých se
přesně podobají našim životům.
Bojovali a vítězili, bojovali a
podléhali, a znovu se s lítostí pouštěli
do boje“ Tento realistický pohled
pomáhá učinit svědectví svatých
mnohem věrohodnější, protože v
nich vidíme lidi, jako jsme my. Mezi
svatými, říká papež František,
můžeme najít „své vlastní matky,
babičky nebo jiné blízké (srov. 2 Tim
1,5). Jejich život možná nebyl vždy
dokonalý, ale i přes své chyby a
selhání šli stále kupředu a ukázali se
jako milí Pánu.“[6]

Naše chápání modlitby se může
prohloubit, když ji vidíme vtělenou
do života konkrétních lidí. Nové
světlo pro náš život modlitby
můžeme načerpat například z toho,



že žalm 91 přinesl svatému Tomáši
Morovi velkou útěchu během
dlouhých měsíců ve vězení. Ten, kdo
přebývá v úkrytu Nejvyššího, kdo
zůstává ve stínu Všemohoucího,
řekne Hospodinu: „Mé útočiště a má
pevnost, můj Bůh, v něhož
doufám“ ... Neboť on tě dá svým
andělům na starost, aby tě střežili na
všech tvých cestách. Na svých rukou
tě ponesou.“[7] Příklad mučedníka,
který čelí smrti a utrpení svých
blízkých, nám může nabídnout cestu
modlitby uprostřed velkých i malých
nezdarů, s nimiž se setkáváme ve
vlastním životě.

Úžas nad Božím láskyplným
pohledem

Seznámení se svatými může i nám
pomoci objevit Boha v našem
každodenním životě. Svatý Jan Maria
Vianney, svatý farář z Arsu, si všiml,
že jeden z jeho farníků, negramotný
rolník, tráví dlouhou dobu před



svatostánkem. Jednoho dne se ho
zeptal: „O čem se modlíš?“ A on mu
prostě odpověděl: „Dívám se na něj a
on se dívá na mě.“ Farář z Arsu na
tuto lekci nikdy nezapomněl.
Kontemplativní modlitba je „pohled
víry upřený na Krista“[8], učí
Katechismus katolické církve a jako
příklad uvádí tohoto pokorného
rolníka. Dívám se na něj a, což je
mnohem důležitější, on se dívá na
mě. Bůh se na nás dívá stále, ale činí
tak zvláštním způsobem, když k
němu pozvedneme oči a opětujeme
jeho pohled plný lásky.

Něco podobného se stalo i svatému
Josemaríovi, který tento příběh často
opakoval. Jako mladý kněz při
jednom ze svých prvních
pastoračních úkolů zůstával celé
dopoledne ve zpovědnici a čekal na
kajícníky. Často tam slyšel zvuk
otevíraných dveří a řinčení
plechovek, což ho mátlo a
fascinovalo. Jednoho dne ho



přemohla zvědavost a schoval se za
dveře, aby zjistil příčinu tohoto
hluku. Uviděl, jak do kostela vchází
muž s plechovkami mléka, který se
ze dveří podíval na svatostánek a
řekl: „Pane, tady je Jan mlékař,“ a
pak odešel. Tento pokorný muž dal
mladému knězi příklad důvěryhodné
modlitby, která ho vedla k častému
zvolání: „Pane, tady je Josemaría,
který tě neumí milovat jako Jan
mlékař.“[9]

Svatí z nejrůznějších prostředí a
epoch nám ukazují, že Bůh na nás s
láskou hledí, ať jsme kdekoli a
jakýkoli. Můžeme jim věřit, protože
to sami s úžasem objevili ve svém
životě.

Ve spánku i bdělosti

Svatí jsou pro nás příkladem i tehdy,
když je vidíme unavené a bez sil.
„Včera jsem se nedokázal pozorně
pomodlit ani dva Zdrávasy,“ svěřil se
svatý Josemaría na sklonku svého



života. „Neumíte si představit, jak
jsem trpěl! Ale jako vždy, i když mě to
stálo námahu a nevěděl jsem, jak na
to, modlil jsem se dál. Říkal jsem mu
to: Pane, pomoz mi! Ty musíš být tím,
kdo prosadí velké věci, které jsi mi
svěřil, protože vidíš, jak nejsem
schopen uskutečnit ani ty nejmenší
věci: jako vždy se svěřuji do tvých
rukou.“[10]

Benedikt XVI. vypráví, že svatý Filip
Neri „hned ráno, když se probudil,
řekl Bohu: ‚Pane, drž dnes nad
Filipem své ruce, protože jinak tě
Filip zradí.‘ “[11] A blahoslavená
Guadalupe Ortiz de Landázuri v
jednom ze svých dopisů přiznala, že
její modlitba někdy postrádá
smysluplnou útěchu: „V hloubi duše
je Bůh, ale především v době
modlitby ho během těchto dnů téměř
nikdy smysluplně necítím...“[12] A
svatá Terezie z Lisieux napsala: „Ve
skutečnosti nejsem žádná světice, což
tento stav mysli dobře ukazuje.



Neměla bych se radovat ze suchosti
své duše, ale spíše ji přičítat
nedostatku vroucnosti a věrnosti. To,
že tak často usínám během rozjímání
a děkování po svatém přijímání, by
mě mělo trápit. No, netrápí mě to.
Uvažuji o tom, že malé děti jsou svým
rodičům stejně drahé, ať už spí, nebo
bdí; že lékaři, aby mohli provádět
operace, uspávají své pacienty.“[13]

Potřebujeme svědectví a společnost
svatých, aby nás každý den
přesvědčovali, že můžeme
upevňovat své přátelství s Bohem a
svěřovat se do jeho rukou: „Všichni
jsme skutečně schopni, všichni jsme
povoláni k tomu, abychom se otevřeli
tomuto přátelství s Bohem, abychom
neopouštěli Boží ruce, abychom se
nepřestávali obracet a vracet k Pánu
a mluvili s ním jako s přítelem.“[14]

Carlo de Marchi

[1] Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č. 105.



[2] Slova Mons. Fernanda Ocárize v
Covadonga, 13. července 2018.

[3] Benedikt XVI., Homílie, 18.
prosince 2005.

[4] Benedikt XVI., Apoštolská
exhortace Verbum Domini, č. 48.

[5] Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č. 76.

[6] František, Gaudete et exsultate, č.
3.

[7] Žalm 91, 1-2, 11-12. Srv. Thomas
More, A Dialogue of Comfort Against
Tribulation. Třetí kapitola je
rozšířeným komentářem k veršům
Žalmu.

[8] Katechismus katolické církve, bod
2715.

[9] Andrés Vázquez de Prada, 
Zakladatel Opus Dei, Sv. I, kap. 5.



[10] Sv. Josemaría dne 26. listopadu
1970, citováno v Javier Echevarría, 
Memoria del beato Josemaría, bod 25.

[11] Citováno Benediktem XVI. na
generální audienci 1. srpna 2012.

[12] Mercedes Montero, En
Vanguardia: Guadalupe Ortiz de
Landázuri, 1916-1975, Rialp, Madrid
2019, str. 94.

[13] Saint Therese of Lisieux, 
Autobiografické spisy, kap. 8.

[14] Joseph Ratzinger, “Letting God
Work,” v L’Osservatore Romano, 6.
říjen 2002.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

poznat-ho-a-poznat-sebe-iii-ve-
spolecnosti-svatych/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/en/article/pope-benedict-xvi-on-st-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/en/article/pope-benedict-xvi-on-st-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/en/article/pope-benedict-xvi-on-st-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/en/article/pope-benedict-xvi-on-st-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-iii-ve-spolecnosti-svatych/
https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-iii-ve-spolecnosti-svatych/
https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-iii-ve-spolecnosti-svatych/

	Poznat ho a poznat sebe (III): Ve společnosti svatých

