
opusdei.org

Poznat ho a poznat
sebe (II): Z
Ježíšových úst

V tomto druhém redakčním
článku se budeme zabývat
iniciativou Boha v modlitbě.
Bůh se v ní setkává s člověkem
a poučuje jeho srdce, aby s ním
mohl navázat vztah a uvědomit
si, že je jeho milovaným
dítětem.

31.01.2020

Ježíš své první učedníky neustále
něčím udivoval a překvapoval: učil s



velkou mocí, podřizovali se mu zlí
duchové, prohlašoval, že má moc
odpouštět hříchy, konal zázraky, aby
nepochybovali… Člověk s tak
ohromujícími vlastnostmi v sobě jistě
musel skrývat nějaké tajemství.
Jednoho dne za svítání, když se
chystali na další únavný den,
učedníci nemohli Ježíše najít.
Znepokojeně se pustili do
prohledávání celého Kafarnau, ale
po Ježíšovi nebylo po celém
městečku ani stopy. Konečně ho našli
na svahu nad jezerem… jak se modlí
(srov. Mk 1,35).

Evangelistovo vyprávění vede k
domněnce, že učedníci události v
Kafarnau nejdříve neporozuměli,
brzy však měli přijít na to, že se
nejednalo o ojedinělou událost.
Modlitba, stejně tak jako kázání a
starost o potřeby a odpočinek lidí,
byla součástí Mistrova života.
Zatímco však učedníkům ostatní
činnosti připadaly pochopitelné a



dokonce obdivuhodné, ony chvíle
ticha je přímo fascinovaly, i když jim
zcela nerozuměli. Teprve až po určité
době strávené s Mistrem, se ho
odvážili poprosit: „Pane, nauč nás
modlit se, jako i Jan naučil své
učedníky“ (Lk 11,1).

Non multa…

Co jim na to Ježíš řekl, víme: naučil je
modlitbu Otčenáš. Zde by si někdo
mohl pomyslet, že jeho odpověď
učedníky zřejmě zklamala. Jen těch
pár slov? To je to, co Mistr celé ty
dlouhé hodiny dělal? Opakoval stále
to samé? Rovněž by nás mohlo
napadnout, že se jim to možná zdálo
příliš jednoduché a že by si byli přáli,
aby jim toho řekl víc. Určité světlo
nám zde může poskytnout sv.
Matouš, neboť ten, na rozdíl od sv.
Lukáše, zasazuje učení o Otčenáši do
kontextu Horského kázání. V něm
Kristus uvedl hlavní podmínky



modlitby a opravdového vztahu k
Bohu. Jaké podmínky to jsou?

První podmínkou je správný úmysl :
obracet se k Bohu kvůli němu
samému, a ne z jiných důvodů, tedy
rozhodně ne proto, aby nás ostatní
viděli, nebo abychom ukázali, jak
jsme dobří (srov. Mt 6,5). Obracíme
se na Boha, živou osobu, se kterou
nelze zacházet jako s věcí. On nám
daroval vše, co máme, existujeme
díky jeho lásce, učinil z nás své děti, s
láskou o nás pečuje a za naši spásu
položil život. Nezasluhuje si naši
pozornost jen proto, že nám může
něco dát. Zasluhuje si ji především
proto, že je Bůh! Když byl sv. Jan
Pavel II. ještě krakovským biskupem,
připomínal mladým lidem: „Proč se
všichni lidé (křesťané, muslimové,
buddhisti, nevěřící) modlí? Proč se
modlí dokonce i ti, kteří si myslí, že
se nemodlí? Odpověď je velmi
jednoduchá. Modlí se proto, že Bůh
je. Ví, že Bůh je. Proto se modlí.“ 1



Druhou podmínkou je důvěra: ten, ke
komu se obracíme, je Otec, Abbá. Bůh
není nějaká vzdálená bytost, a už
vůbec ne nepřítel člověka, kterého je
třeba si neustále udobřovat, tlumit
jeho hněv nebo uspokojovat jeho
potřeby. Bůh je starostlivý otec, který
ví, co jeho děti potřebují, a dává jim
to, co je pro ně nejlepší (srov. Mt 6,8).
Jeho „rozkoší je stýkat se s lidmi“
(srov. Př 8,31).

Díky tomu je srozumitelnější třetí
podmínka modlitby, která předchází
Otčenáši: nepoužívat mnoho slov
(srov. Mt 6,7). Tak totiž můžeme zažít
to, o čem hovoří papež František:
„Jak sladké je stát před křížem nebo
klečet před Nejsvětější svátostí a
jednoduše být před Jeho zrakem!“ 2

Přílišná mnohomluvnost nás může
zahltit a rozptýlit, takže pak hrozí, že
se místo toho, abychom hleděli na
Boha a odpočívali v jeho lásce,
staneme vězni svých naléhavých
potřeb, obav a plánů. Uzavřeme se



do sebe, aniž nás modlitba otevře
Bohu a jeho proměňující lásce.

Jedno latinské úsloví praví: non
multa, sed multum 3 [Ne mnohé, ale
mnoho]. Svatý Josemaría toto úsloví
používal ve spojitosti se studiem,
neboť se v něm hovoří o tom, že se
člověk nemá rozptylovat mnoha
věcmi – non multa –, ale má jít do
hloubky toho, co je podstatné – sed
multum –. Tato rada je užitečná i pro
pochopení Ježíšova učení o modlitbě.
Otčenáš v nás nemá svou stručností
vyvolávat rozčarování, ale má nám
ukázat, jak navázat opravdové 
spojení s Bohem.

… sed multum

„Na sklonku života budou zkoumat
naši lásku. Nauč se milovat Boha tak,
jak chce být milován, a změň své
chování.“ 4 Slova sv. Jana od Kříže
nám připomínají, že milovat
znamená sladit krok s milovanou
osobou, umět vycítit, čím jí udělat



radost a pochopit – někdy i za cenu
bolesti –, že samotná dobrá vůle
nestačí, že je také třeba vědět jak na
to.

Jak se můžeme naučit správně
milovat Boha? Čím mu můžeme
udělat radost? Tato otázka se
objevuje již ve Starém zákoně, když
se Job na konci s pokorou obrací k
Bohu: „Zeptám se tě, ty mi
odpověz!“ (Job 42,4). Jde o stejnou
prosbu, s jakou se o několik století
později obrátili učedníci na Ježíše:
„Nauč nás modlit se.“ Modlitba tedy
není otázkou techniky nebo metody,
ale otevřenosti vůči Bohu, který nám
zjevuje svou pravou tvář a otevírá
své nitro. Jedině tehdy, když budeme
vědět, co se skrývá v Božím srdci,
budeme schopni doopravdy se
modlit, budeme schopni milovat ho
tak, jak on chce, abychom ho
milovali. Ve světle tohoto poznání
budeme schopni změnit způsob své
modlitby a modlit se lépe.



V Otčenáši nás Ježíš učí, jak se sladit
se srdcem Otce. Tato modlitba má 
performativní charakter: její slova v
nás působí to, co říkají, jsou to slova,
která nás mění. Nejsou to jen fráze
pro bezduché opakování, ale slova,
která mají vychovávat naše srdce a
učit ho pulzovat láskou, která bude
našemu nebeskému Otci dělat radost.

Slova Otče náš, nás uvádí do vztahu,
který bytostně utváří náš život.
Každé buď vůle tvá , nás učí milovat
Boží plány, každé odpusť nám naše
viny, jako i my odpouštíme našim
viníkům , nám pomáhá být k druhým
milosrdnější. „Slova (Otčenáše) nás
učí a ukazují nám, po čem máme
toužit a oč máme prosit. Nemáme se
jimi snažit Pána nutit, aby nám dal,
oč jej prosíme.“ 5 V modlitbě Otčenáš
se učíme prosit Boha o to, co je
doopravdy důležité.

Dobrý způsob, jak začít s obnovou
modlitby a jak prožívat s větší



intenzitou příběh lásky, jímž má být
náš život, může být rozjímání nad
jednotlivými prosbami Otčenáše.
Můžeme si přitom pomoci třeba
spisy sv. Tomáše Akvinského a sv.
Cypriána nebo i novějšími texty, jako
je např. Katechismus katolické církve.
6

Modlitba inspirovaná Písmem
svatým

Učedníci viděli Ježíše modlit se a
slyšeli také, že se k svému Otci často
obracel slovy žalmů. Naučil se tomu
od své matky a od sv. Josefa. Žalmy
živily jeho modlitbu až do poslední
chvíle jeho oběti na kříži. „ Elí, Elí,
lamma sabachtani? “ zní aramejsky
první verš žalmu 22, tak, jak se ho
Ježíš modlil ve chvíli, kdy se
dokonávalo naše vykoupení. Sv.
Matouš také zaznamenává, že při
Poslední večeři „zazpívali
chvalozpěv a vyšli na Olivovou



horu“ (Mt 26, 30). Jaké chvalozpěvy
Kristus zpíval?

Židé mají zvyk vypít při večeři v den
svátku Pesach čtyři poháry vína na
znamení čtyř příslibů Božího
požehnání lidu vysvobozeného z
Egypta: „Já vás vyvedu, vysvobodím,
vykoupím a vezmu za svůj lid“ (Ex
6,6–7). Přitom zpívají žalmy halel,
které se tak jmenují proto, že začínají
slovem halel (aleluja).7 Jako pravý
izraelita se je Ježíš jistě modlil s
hlubokou vděčností, a velebil přitom
Boha, svého Otce s vědomím, že jde o
modlitby inspirované Bohem a že je
v nich zhuštěn jak příběh lásky Boha
k svému lidu, tak postoj lidského
srdce vůči Bohu, tj. chvála, klanění,
přímluva, prosba o odpuštění…

Není tedy žádným překvapením, že
první křesťané v tomto způsobu
Ježíšovy modlitby pokračovali. Řídili
se přitom také radou sv. Pavla, který
jim doporučoval: „Dejte se naplnit



Duchem. Když mezi sebou mluvíte,
užívejte slov ze žalmů, chvalozpěvů a
duchovních písní; ze srdce zpívejte a
hrejte Pánu“ (Ef 5, 19–20). Slova
žalmů, podobně jako slova Otčenáše,
promlouvala k jejich srdci a otevírala
ho opravdovému vztahu s Bohem. S
úžasem a vděčností přicházeli na to,
že verše žalmů byly předobrazem
Kristova života. Především ale věděli,
že to byl právě On, kdo se ve svém
skutečném lidském srdci modlil v
žalmech obsažené chvály, prosby a
přímluvy nejlépe. „Žalmy, pronášené
v modlitbě a naplněné v Kristu, jsou
podstatným a trvalým prvkem
modlitby jeho církve. Žalmy jsou
vhodné pro lidi všech stavů a všech
dob.“ 8 I my v nich můžeme nalézt
„tuhý pokrm“ (srov. Žid 5,14) pro
svou modlitbu.

A nejen v nich. K žalmům se brzy
připojily další skladby – „hymny a
duchovní písně“ –, složené ke chvále
třikrát svatého Boha, který se zjevil



jako společenství osob Otce, Syna a
Ducha svatého. Začaly vznikat
modlitby, které později přešly do
liturgie nebo sloužily jako duchovní
potrava pro modlitbu. Jejich smyslem
bylo pomáhat lidem obracet se k
Bohu slovy, která by vhodným
způsobem vyjadřovala jejich víru.
Tyto modlitby se zrodily z lásky
církve k Pánu a představují poklad, z
kterého můžeme čerpat obohacení
pro naše srdce. Proto sv. Josemaría
napsal: „Tvá modlitba má být
liturgická. Jak bych byl rád, kdybys
raději nalez zalíbení v žalmech a
modlitbách z misálu, než ve svých
vlastních modlitbách.“ 9

Z vnuknutí Ducha svatého

Slova Otčenáše, žalmů a jiných
modliteb církve nás učí, jak hovořit s
Bohem. Boží slovo je živé, a proto nás
může vždy něčím novým překvapit.
List Židům nám připomíná, že „Boží
slovo je (plné) života a síly, ostřejší



než každý dvojsečný meč: proniká až
k rozdělení duše a ducha, kloubů a
morku, a pronáší soud i nad
nejvnitřnějšími lidskými myšlenkami
a hnutími“ (Žid 4,12).

Ta stejná slova, o kterých jsme již
mnohokrát přemýšleli, tak mohou
znít pokaždé jinak, a aniž bychom si
uměli vysvětlit jak, otevřou se před
námi netušené obzory. To Duch svatý
působí v našem nitru a promlouvá k
nám. Velice hezky to vyjádřil sv.
Augustin: „K vašim uším doléhá zvuk
našich slov, ale je to Pán, kdo v nich
promlouvá (…). Chcete důkaz, bratři?
Neslyšeli jste snad všichni mé
kázání? Kolik z vás však odtud
odejde a nic si z něj neodnese! Já
jsem mluvil ke všem, ale ti, k nimž
uvnitř nepromlouvá milost Boží, a
které vnitřně nepoučuje Duch svatý,
ti odejdou stejně neznalí, jako přišli.“
10



Mezi Duchem svatým, Božím slovem
a naší modlitbou existuje pevný
vztah. Církev proto právem nazývá
Ducha svatého „učitelem vnitřního
života“, neboť k nám promlouvá
slovy, která nás naučil sám Ježíš, a
odkrývá před námi netušené obzory,
abychom lépe poznávali a milovali
Boha.

***

„Maria však to všechno uchovávala v
srdci a rozvažovala o tom“ (Lk 2,19).
Modlitba naší Matky pramenila z
jejího života a z pozorného rozjímání
nad Božím slovem, ve kterém
nacházela světlo pro pochopení věcí
kolem sebe. V Mariině Magnificat
vidíme, nakolik bylo Písmo svaté
námětem její modlitby, protože je
protkáno odkazy na žalmy a jiná
slova z Písma svatého, např. na
Chaninu modlitbu (1Sam 2,1–11)
nebo Izaiášovo proroctví (Iz 29, 19–
20). 11 Touto duchovní potravou ji



Duch svatý připravoval na
bezvýhradné ano andělovu poselství.
Prosme ji, aby Boží slovo
připravovalo i naše srdce a
pomáhalo nám odpovídat fiat – ať se
stane, chci – na všechny plány, které
má Bůh pro nás připravené.

Nicolás Álvarez de las Asturias

1 K. Wojtyla, Ejercicios espirituales
para jóvenes, BAC, Madrid 1982, s. 89.

2 František, Evangelii Gaudium, č.
264.

3 Srov. Cesta, č. 333.

4 Sv. Jan od Kříže, Dichos de amor y
luz, 59.

5 Sv. Augustin, List 130.

6 Srov. Sv. Cyprián, La unidad de la
Iglesia, el Padrenuestro a Donato,
Ciudad Nueva, Madrid 1991; Sv.



Tomáš Akvinský, Obras catequéticas.
Sobre el credo, Padrenuestro,
Avemaría, decálogo y los siete
sacramentos , Ediciones Eunate,
Pamplona 1995, s. 98–128.

7 Židovská modlitba halel má dvě
varianty: poloviční halel, který
obsahuje žalmy 113–118, a plný halel,
který obsahuje žalm 136. V tomto
žalmu se na konci každého verše
opakuje „jeho milosrdenství trvá
navěky“ a modlí se na závěr tzv.
Sederové večeře o svátku Pesach.

8 Katechismus katolické církve, č.
2597.

9 Cesta, č. 86.

10 Sv. Augustin, Tercera homilía
sobre la I Carta de San Juan, 13.

11 Kromě uvedených odkazů na
Písmo můžeme zmínit také tyto:
Habakuk 3,18; Job 12,19–20; 5,11–12 a



žalmy 113,7; 136,17–23; 34,2–3; 111,9;
103,1; 89,11; 107,9; 34,10; 98,3; 22,9.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

poznat-ho-a-poznat-sebe-ii-z-jezisovych-
ust/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-ii-z-jezisovych-ust/
https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-ii-z-jezisovych-ust/
https://opusdei.org/cs-cz/article/poznat-ho-a-poznat-sebe-ii-z-jezisovych-ust/

	Poznat ho a poznat sebe (II): Z Ježíšových úst

