
opusdei.org

Posvěcování práce a
pokřesťanšťování
společnosti

Následující článek o práci
rozvíjí stěžejní myšlenku
svatého Josemaríi: aby práce
dobře provedená a nabídnutá
Pánu sloužila přiblížení se Bohu
a pokřesťanštění společnosti.

30.10.2014

Světla a stíny naší doby vidí všichni
lidé. Rozvoj lidstva a utrpení, které
ho doprovází; v mnoha oblastech
občanský pokrok a jinde zaostalost...:



jsou to kontrasty, které mnohokrát
připomínal svatý Jan Pavel II. a jeho
následovníci [1], když povzbuzovali
křesťany, aby společnost prozařovali
světlem evangelia.

Nicméně i když jsme všichni
povoláni proměňovat společnost
podle vůle Boží, mnozí nevědí, jak na
to. Myslí si, že tento úkol téměř
výlučně závisí na těch, kdo vládnou
nebo mají díky svému
společenskému nebo ekonomickému
postavení možnost věci ovlivňovat.
Sami mohou být pouhými diváky:
tleskat nebo pískat, aniž by vstoupili
do arény, aniž by se utkání účastnili.

Takový postoj nemůže křesťan
zastávat, protože nereaguje na
skutečnost povolání, ke kterému je
volán. Pán chce, abychom to byli
my křesťané, kteří se mají snažit
znovu obnovit narušený řád a ve
všech národech vrátit světským
strukturám jejich přirozenou



funkci nástroje jako pokroku
lidstva a nadpřirozenou funkci
jako prostředku přiblížení se Bohu
a vzkříšení.[2]

Nejsme diváci. Naopak, laici mají
specifické poslání posvěcovat svět
„zvnitřku"[3]: v křesťanském
smyslu ukazovat směr světským
institucím, profesím a všem
lidským strukturám.[4] Jak učí II.
vatikánský koncil, laici mají
„prozařovat a pořádat všechny časné
záležitosti, s nimiž jsou v těsném
styku, aby se vždycky dály a rozvíjely
podle Krista a sloužily ke chvále
Stvořitele a Vykupitele".[5] Jedním
slovem: kristianizovat celý svět
zvnitřku a ukazovat, že Ježíš
Kristus vykoupil všechny lidi: to je
poslání křesťana.[6]

A pro toto poslání máme my
křesťané nezbytnou pravomoc, i když
není lidského původu. Naší silou je
modlitba a skutky proměněné v



modlitbu. Modlitba je nejmocnější
zbraní křesťana. V modlitbě
nacházíme sílu, díky modlitbě jsme
šťastní. Modlitba nám dává
potřebnou sílu, abychom mohli
plnit Boží přikázání.[7] Aby mohli
křesťané přetvářet společnost, mají k
dispozici specifickou zbraň, a tou je
práce proměněná v modlitbu. Ne
pouhá práce, ale práce posvěcená.

Bůh to dal pochopit svatému
Josemaríovi v jeden konkrétní
okamžik, 7. srpna 1931 při mši svaté.
Před pozdvihováním mu přišla na
mysl s mimořádnou silou tato
Ježíšova slova: a já, až budu ze země
vyvýšen, potáhnu všechny k sobě.
[8]Dokonale jsem to pochopil. Pán
nám řekl: Když mě dáte do středu
všech pozemských činností, když si
budete plnit povinnosti každého
okamžiku..., tehdy omnia traham
ad meipsum! Mé království mezi
vámi se stane skutečností![9]



Christianizovat společnost

Bůh svěřil člověku úkol budovat
společnost ve službě jeho
pozemského i věčného dobra, v
souladu s jeho důstojností[10]:
společnost, ve které zákony, zvyky a
instituce, které ji formují a utvářejí,
slouží všeobecnému dobru lidí se
všemi jejich požadavky. Společnost,
ve které se každý člověk zdokonaluje
tím, že hledá dobro druhých, protože
člověk „může sám sebe plně nalézt
jen v opravdovém darování sebe
samého".[11]

Bohužel všechno bylo narušeno
hříchem prvního člověka a
následným rozmnožováním hříchů,
které, jak učí Katechismus katolické
církve, způsobují, že „mezi lidmi
vládne žádostivost, násilí a
nespravedlnost. Hříchy vedou ke
vzniku společenských poměrů a
institucí, které jsou v protikladu k
Boží dobrotě. 'Struktury hříchu' jsou



výrazem a důsledkem osobních
hříchů".[12]

Syn Boží, který se stal člověkem, náš
Pán Ježíš Kristus, přišel na svět, aby
nás vykoupil z hříchu a jeho
následků. Pokřesťanšťovat společnost
není nic jiného, než ji od těchto
následků osvobozovat, což
Katechismus výše uvedenými slovy
ve stručnosti říká. Na jedné straně to
znamená společnost zbavit struktur
hříchu - například občanských
zákonů a obyčejů, které stojí v
protikladu k morálnímu zákonu -, a
na straně druhé, hlubším způsobem,
se snažit, aby lidské vztahy
opanovala Kristova láska a ne, aby
byly deformované sebestřednou
žádostivostí, násilím a
nespravedlností. Tvůj úkol občana a
křesťana je tento: přispět k tomu,
aby láska a svoboda Kristova
zasáhla všechny projevy
moderního života: kulturu a
ekonomii, práci a odpočinek,



rodinný život i společenské soužití.
[13]

Kristianizovat společnost nespočívá v
tom, že se někomu vnucuje pravá
víra. Křesťanský duch naopak
vyžaduje, aby se právo na svobodu
společenskou i občanskou v
náboženské oblasti respektovalo.
Tzn. že se nesmí nikomu bránit v
praktikování náboženství podle jeho
svědomí, i kdyby se mýlil, ale vždy v
souladu s požadavky obecného
řádu?, míru a morálky, jež má stát za
povinnost chránit.[14] Je třeba
usilovat o to, aby ti, kdo se mýlí,
poznali pravdu, která se plně nachází
pouze v katolické církvi. Vyučovat je
a přesvědčovat příkladem i slovem,
ale vždy bez nátlaku. Úkon víry
může být autentický pouze tehdy,
když je svobodný.

Ale když se křesťan snaží, aby
občanské zákony podporovaly úctu k
lidskému životu už od okamžiku



početí a pevnost rodiny tím, že se
uzná nerozlučitelnost manželství,
práva rodičů na výchovu svých dětí
ve veřejných i soukromých školách,
pravdivé informování, veřejnou
morálku, spravedlnost v pracovních
vztazích atd., nepokouší se vnucovat
víru druhým, ale plní si svou
občanskou povinnost a přispívá v
rámci svých možností a s ohledem na
důstojnost lidské osoby k budování
lepší společnosti. Je jisté, že křesťan
díky nadpřirozenému zjevení si je
vědom důležitosti, jakou tyto
principy a pravdy mají pro budování
spravedlivější společnosti. Ale tyto
věci jsou lidským rozumem
uchopitelné a proto každý člověk,
nezávisle na své víře, může pochopit,
jaký význam a důležitost tyto zásady
ve společenském životě mají.

Snaž se, aby veškeré světské
instituce i všechna zařízení, v
nichž pracuješ a žiješ jako
plnoprávný občan, byly v souladu s



principy, které vévodí
křesťanskému pojetí života.
Nepochybně tak lidem zajistíš
prostředky, aby žili ve shodě se
svou důstojností, a umožníš mnoha
duším, aby mohly s milostí Boží
osobně odpovídat na křesťanské
povolání.[15] Jde o to, aby laici
„ozdravovali světské instituce a
životní podmínky (...), aby to vše
spíše prospívalo, než škodilo
ctnostnému životu".[16] Křesťanská
víra vede k hluboké touze, která je
vlastní každému křesťanu, hledat
společné dobro společnosti. Dobro,
které není redukováno na
ekonomický rozvoj, i když i ten do
něho patří. Jsou to spíše - ve smyslu
kvalitativním, ne vždy v souladu s
aktuálními požadavky -, co nejlepší
podmínky pro svobodu, mír,
spravedlnost a morální život ve
všech jeho aspektech s ohledem na
důstojnost lidské osoby.



Když křesťan formuje dle svých
možností společnost, dělá to na
základě své víry, ne ve jménu
ideologie nějaké politické strany. 
Jedná tak, jak jednali první
křesťané. Nenaplňovali žádné
sociální nebo dobročinné
programy na základě toho, že měli
nadpřirozené povolání. Byli ale
prodchnutí duchem, pojetím života
a světa, což nemohlo nezanechat
stopy ve společnosti, ve které žili.
[17]Apoštolský úkol, který Kristus
svěřil všem svým učedníkům, má
tedy konkrétní dopad i ve
společenské oblasti. Není
myslitelné, aby se křesťan obracel
zády ke světu a trpěl
poraženeckými náladami, co se
lidské přirozenosti týče.[18]

Společenské struktury je nutné
ozdravit, aby se nechali proniknout
křesťanským duchem. To ale nestačí.
I když se zdá, že je to velmi vysoký
cíl, je to jen základní požadavek. Je



třeba dělat mnohem více: usilovat o
to, aby se lidé stali křesťany, aby
každý vyzařoval do svého okolí, ve
svém každodenním jednání světlo a
lásku Kristovu, vůni Ježíše Krista.[19]
Cílem není, aby tyto struktury byly
zdravé, ale aby lidé byli svatí. Bylo by
špatné, když bychom se nezajímali o
to, aby zákony a zvyky ve společnosti
byly ve shodě s křesťanským
duchem. A stejně tak by bylo špatné,
když by nám šlo pouze o tuto shodu.
Protože v tu samou chvíli by byly
opět v ohrožení ty samé zdravé
struktury. Je třeba stále začínat.
„Nové lidstvo není možné bez
nových lidí, obnovených křtem a
životem podle evangelia."[20]

Prostřednictvím práce

Mnoho velkých věcí záleží na tom,
jestli se ty i já chováme tak, jak si
to Bůh přeje - nezapomínej na to.
[21] Jestliže chceme kristianizovat
společnost, na prvním místě je



osobní svatost, naše spojení s Bohem.
Každý z nás musí být alter
Christus, ipse Christus, druhý
Kristus, samotný Kristus. Pouze
tak se budeme moci dát do tohoto
důležitého, velkého a nekonečného
úkolu: posvěcovat zevnitř všechny
pozemské struktury a vnášet do
nich kvas vykoupení.[22] Nesmíme
promarnit sůl, světlo a oheň, který do
nás Bůh vložil, abychom proměnili
prostředí, ve kterém žijeme. Svatý
Jan Pavel II. řekl, že „je to úkol, který
vyžaduje odvahu a vytrvalost"[23]:
odvahu, protože nesmíme mít strach,
když se s tímto prostředí střetneme; a
vytrvalost, protože změnit společnost
zvnitřku vyžaduje čas a přitom se
nesmíme přizpůsobovat zlu, které ve
společnosti nabylo konkrétních
forem. Přizpůsobit se smrtelné
nemoci znamená jí podlehnout. 
Křesťan má být stále odhodlán
posvěcovat společnost „zevnitř",
tak, že bude žít na tomto světě, ale
nebude z tohoto světa - nebude



odmítat svět jako takový, ale bude
odmítat dobrovolné chyby, hříchy -
popírání Boha, protivení se jeho
spasitelné vůli.[24]

Bůh chce, abychom prostřednictvím
práce vlévali do společnosti
křesťanského ducha, protože prací si
křesťan podrobuje stvoření (prv.
Gn 1,28) a uspořádává ho podle
Ježíše Krista, který je středem, ve
kterém se má všechno sjednotit.
[25] Práce je nezbytným 
prostředkem k rozvoji společnosti
a k vytváření stále
spravedlivějšího uspořádání
vztahů mezi lidmi.[26]

Každý si má předsevzít, že bude
kristianizovat společnost
prostřednictvím své práce: nejprve
tak, že se bude snažit přiblížit Bohu
své kolegy a ostatní, s nimiž se ve své
profesionální práci stýká, aby i oni
posvěcovali svou práci a dávali
společnosti něco ze svého



křesťanského ducha. Dále se bude
snažit pokřesťanšťovat světské
struktury ve svém pracovním
prostředí, aby byly ve shodě s
morálním zákonem. Kdo pracuje jako
podnikatel, lékárník, advokát, IT
pracovník, marketingový
pracovník..., musí se snažit
ovlivňovat své pracovní prostředí: v
pracovních vztazích i ve světských
institucích. Nestačí, že se nebude
špinit nemorálními praktikami; musí
být odhodlán očišťovat dané
pracovní prostředí, aby bylo ve shodě
s důstojností člověka i křesťana.

Abychom toto všechno dokázali, 
musíme dostávat formaci, která v
našich duších, v pravou chvíli, tj.
když začínáme svou práci,
instinktivně vzbudí zdravý neklid,
abychom své úkoly přizpůsobili
požadavkům křesťanského
svědomí a Božím příkazům,
kterými se musí společnost a
veškerá činnost lidí řídit.[27]



Možnosti jak přispívat k
pokřesťanštění společnosti na
základě vykonávání práce jsou
daleko větší, než co se může
realizovat v samotném pracovním
prostředí. Občan, který vykonává své
zaměstnání ve společnosti, je
zmocněn k tomu, aby inicioval nebo
spolupracoval na aktivitách různého
druhu společně s dalšími občany,
kteří sdílí stejné ideály: vzdělávací
iniciativy pro mladé lidi - školy, kde
se klade důraz na lidskou a
křesťanskou formaci, která je tak
důležitá v dnešní době -, charitativní
iniciativy, sdružení podporující úctu
k životu, pravdivý přístup k
informacím nebo právo na zdravé
morální prostředí... A toto všechno
uskutečňované s profesionálním
přístupem dětí Božích, které jsou
povolané se posvěcovat uprostřed
světa.

Odevzdejme plně naše životy
našemu Pánu a pracujme



dokonale, každý ve svém
zaměstnání a stavu, ve kterém se
právě nachází. A nezapomínejme,
že ve všech našich dílech máme
pouze jeden cíl: dávat Krista na
vrchol všech lidských činností.[28]

[1] Prv. Jan Pavel II., apoštolská
exhortace Ecclesia in Europa, 28. 6.
2003, c. I.

[2] Svatý Josemaría, dopis 30. 4. 1946,
č. 19, v E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, str. 420

[3] II. vatikánský koncil, věroučná
konstituce Lumen gentium, č. 31

[4] Svatý Josemaría, dopis 9. 1. 1959,
č. 17, v E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza



de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010

[5] II. vatikánský koncil, věroučná
konstituce Lumen gentium, č. 31

[6] Svatý Josemaría, Rozhovory, č.
112

[7] Svatý Josemaría, Výheň, č. 439

[8] Jn 12, 32

[9] Svatý Josemaría, Poznámky z
rozjímání, 27. 10. 1963, v E. Burkhart,
J. López, Vida cotidiana y santidad en
la enseñanza de San Josemaría, I,
Rialp, Madrid 2010, str. 426-427

[10] Prv. Katechismus katolické
církve, č. 353, 1929, 1930

[11] II. vatikánský koncil, pastorační
konstituce Gaudium et spes, č. 24

[12] Katechismus katolické církve, č.
1869



[13] Svatý Josemaría, Brázda, č. 302

[14] Prv. II. vatikánský koncil, dekret
Dignitatis humanae, č. 1, 2 a 7

[15] Svatý Josemaría, Výheň, č. 718

[16] II. vatikánský koncil, věroučná
konstituce Lumen gentium, č. 36

[17] Svatý Josemaría, dopis 9. 1. 1959,
č. 22, v E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, str. 418

[18] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
125

[19] Prv. 2 Kor 2, 15

[20] Pavel VI., apoštolská exhortace
Evangelii nuntiandi, 8. 12. 1975, č. 18

[21] Svatý Josemaría, Cesta, č. 755

[22] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
183



[23] Jan Pavel II., encyklika
Centesimus annus, 1. 5. 1991, č. 38

[24] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
125

[25] Svatý Josemaría, dopis 6. 5. 1945,
č. 14, v E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, str. 425

[26] Rozhovory, č. 10

[27] Svatý Josemaría, dopis 6. 5. 1945,
č. 15, v E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, III, Rialp, Madrid
2013, str. 574

[28] Svatý Josemaría, dopis 15. 10.
1948, č. 41 v E. Burkhart, J. López,
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, I, Rialp,
Madrid 2010, č. 428, prv. Výheň, č.
678



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

posvecovani-prace-a-pokrestanstovani-
spolecnosti/ (29.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/posvecovani-prace-a-pokrestanstovani-spolecnosti/
https://opusdei.org/cs-cz/article/posvecovani-prace-a-pokrestanstovani-spolecnosti/
https://opusdei.org/cs-cz/article/posvecovani-prace-a-pokrestanstovani-spolecnosti/

	Posvěcování práce a pokřesťanšťování společnosti

