
opusdei.org

POSELSTVÍ PAPEŽE
BENEDIKTA XVI.

Poselství papeže k postní době
2012

10.02.2012

"Starejme se jeden o druhého a
pobízejme se k lásce a k dobrým
skutkům." Žid 10, 24

Bratři a sestry,

postní období nám znovu poskytuje
možnost, abychom uvažovali o jádru
křesťanského života – o lásce. Je to
doba vhodná k tomu, abychom za



pomoci Božího Slova a svátostí
obnovili svoji osobní i společnou
cestu víry. Její prožívání je
poznamenáno modlitbou i sdílením,
mlčením i postem, v očekávání
velikonoční radosti.

Letos chci předložit několik
myšlenek ve světle krátkého
biblického textu z Listu Židům:
„Starejme se jeden o druhého a
pobízejme se k lásce a k dobrým
skutkům“ (10, 24). Tato věta je
zahrnuta do perikopy, v níž
svatopisec napomíná k důvěře v
Ježíše Krista jako nejvyššího kněze,
který pro nás získal odpuštění a
přístup k Bohu. Plodem toho, že
přijmeme Krista, je život rozvíjený
podle třech teologálních ctností.
Jedná se o to, abychom se k Pánovi
přiblížili „s upřímným srdcem a s
plnou vírou“ (v. 22), drželi se pevně
„naděje, kterou vyznáváme“ (v. 23), a
trvale byli společně s bratřími
pozorní vůči žití „lásky a dobrých



skutků“ (v. 24). Také se tam říká, že
pro posílení evangelních postojů je
důležitá účast na liturgických
shromážděních a na modlitbě ve
společenství, se zřetelem na
eschatologický cíl – na plné
společenství s Bohem (v. 25).
Pozastavím se u verše 24, který
několika svými výroky poskytuje
cennou a stále aktuální nauku o
třech aspektech křesťanského života:
o pozornosti vůči druhému, o
vzájemnosti a o osobní svatosti.

1. „Starejme se“: zodpovědnost za
bratra.

Prvním bodem je výzva, abychom „se
starali“. Zde použité řecké sloveso
katanoein znamená dobře si všímat,
být pozorný, dívat se s uvědoměním,
pozorovat nějakou skutečnost. V
evangeliu ho nacházíme tehdy, když
Ježíš vyzývá učedníky, aby
„pozorovali“ nebeské ptáky, kteří,
aniž by se namáhali, jsou předmětem



starostlivé a pozorné Boží
prozřetelnosti (srov. Lk 12, 24), a
když učedníkům říká, aby „viděli“
trám ve vlastním oku, dříve než
budou pozorovat třísku v oku
bratrově (srov. Lk 6, 41). Nacházíme
ho ještě i v jiné části Listu Židům, a
sice jako výzvu „pozorovat Ježíše“ (3,
1) coby apoštola a velekněze našeho
vyznání. Sloveso, které otevírá naši
exhortaci, je tedy výzvou, abychom
zaměřovali pohled na druhého,
především na Ježíše, abychom byli
jedni k druhým pozorní a nechovali
se k sobě jako cizí lidé a lhostejní k
osudu bratří. Často však převládá
opačný postoj – lhostejnost a
nezájem, které zakrývají sobectví a
maskují se zdánlivým respektem k
„soukromé sféře“. I dnes mocně
zaznívá Pánův hlas, jenž každého z
nás vyzývá, aby měl o druhého
starost. I dnes Bůh od nás chce,
abychom byli „strážci“ svých bratří
(srov. Gen 4, 9), navazovali vztahy
charakterizované vzájemnou péčí a



pozorností vůči dobru druhého
člověka, vůči veškerému jeho dobru.
Důležité přikázání lásky k bližnímu
od nás vyžaduje, abychom si
uvědomovali, že jsme zodpovědni za
druhého člověka, který, stejně jako já,
je Božím stvořením; toto přikázání
nás i povzbuzuje, abychom si to
uvědomovali. Skutečnost, že jsme
bratři a sestry v lidstvu, a mnohdy i
ve víře, nás musí vést k tomu,
abychom v druhém člověku viděli
své opravdové alter ego, jež Pán
nekonečně miluje. Budeme-li
pěstovat vizi bratrství, pak solidarita
a spravedlnost, jakož i milosrdenství
a soucit, přirozeně vytrysknou z
našeho srdce. Boží služebník Pavel
VI. prohlašoval, že dnešní svět trpí
především nedostatkem bratrství:
„Lidstvo strádá těžkou chorobou. Její
příčina netkví ani tolik v tom, že
přírodní bohatství se ztenčuje nebo
že si je sobecky přivlastňuje několik
málo jedinců, ale spíše v uvolnění
bratrských svazků jak mezi



jednotlivci, tak mezi národy“ (Enc.
Populorum progressio [26. března
1967], č. 66).

Pozornost vůči druhému člověku v
sobě zahrnuje to, že mu přejeme
dobro ve všech jeho podobách –
fyzické, morální i duchovní. Zdá se,
že současná kultura ztratila smysl
pro dobro a zlo, zatímco je třeba s
naléhavostí znovu zdůrazňovat, že
dobro existuje a vítězí, protože Bůh
„je dobrotivý a prokazuje
dobrodiní“ (Žalm 119, 68). Dobro je
tím, co ochraňuje a posiluje život,
bratrství a společenství.
Zodpovědnost vůči bližnímu tedy
znamená chtít a konat dobro pro
druhého a přát si, aby se i on otevřel
logice dobra. Zajímat se o bratra
znamená otevírat oči pro jeho
potřeby. Písmo svaté varuje před
nebezpečím srdce zatvrzelého
jakýmsi „duchovním znecitlivěním“,
které nás oslepuje před utrpením
druhých. Evangelista Lukáš přináší



dvě Ježíšova podobenství, kde jsou
uvedeny dva příklady takovéto
situace, která může vzniknout v
lidském srdci. V podobenství o
dobrém Samaritánovi se kněz i levita
lhostejně „vyhýbají“ člověku
přepadenému a oloupenému lupiči
(srov. Lk 10, 30-32); a v příběhu o
boháči si člověk nasycený svým
majetkem nevšímá situace chudého
Lazara, který umírá hladem před
jeho dveřmi (srov. Lk 16, 19). V obou
případech se setkáváme s opakem
postoje „starat se“ a hledět s láskou a
soucitem. Co brání tomuto lidskému
láskyplnému pohledu na bratra?
Často je to hmotné bohatství a
nasycenost, ale také
upřednostňování svých zájmů a
starostí přede vším ostatním. Nikdy
nesmíme být „neschopní
milosrdenství“ s tím, kdo trpí. Naše
srdce nikdy nesmí být natolik
pohlceno vlastními záležitostmi a
problémy, aby před křikem chudého
ohluchlo. Právě pokora srdce a



osobní zkušenost s utrpením se
mohou ukázat jako zdroj vnitřního
probuzení k soucitu a ke vnímavosti
vůči druhému: „Spravedlivý zná při
slabých, zlovolník nemá rozum, aby
ji poznal“ (Přísl 29, 7). Tak chápeme,
proč „plačící“ jsou
„blahoslavení“ (srov. Mt 5, 4): jsou to
ti, kdo dokážou vycházet ze sebe, aby
pocítili dojetí nad bolestí druhých.
Setkat se s druhým člověkem a
otevřít své srdce pro jeho potřeby je
příležitostí být spasený a být
blahoslavený.

„Starat se“ o bratra rovněž zahrnuje
starost o jeho duchovní dobro. Chci
zde připomenout jeden aspekt
křesťanského života, který, podle
mého zdání, upadl v zapomnění –
bratrské napomenutí směřující k
věčné spáse. Ve všeobecnosti jsou
dnes lidé dost citliví, když se hovoří o
charitě a o pomoci fyzickému a
materiálnímu zdraví ostatních, ale o
duchovní zodpovědnosti za bratry se



téměř úplně mlčí. Nebylo tomu tak v
prvotní církvi a není tomu tak ani ve
společenstvích skutečně zralých ve
víře, kde si berou k srdci nejen
bratrovo tělesné zdraví, ale i zdraví
jeho duše pro dosažení posledního
cíle. V Písmu čteme: „Pokárej
moudrého, bude tě mít rád. Dávej
moudrému: zmoudří ještě víc“ (Přísl
9, 8-9). Sám Kristus přikazuje pokárat
bratra, který hřeší (srov. Mt 18, 15).
Sloveso použité k označení
bratrského napomenutí – elenchein –
je totožné s tím, kterým se označuje
prorocké poslání vlastní křesťanům
při obžalobě pokolení, které
připouští zlo (srov. Ef 5, 11). Církevní
tradice zahrnuje mezi skutky
milosrdenství i „napomínání
hříšníků“. Je důležité znovu získat
tento rozměr křesťanské lásky. Při
uskutečňování zla se nesmí mlčet.
Mám zde na mysli postoj těch
křesťanů, kteří se z lidských ohledů
nebo prostě z pohodlnosti
přizpůsobují běžné mentalitě, místo



aby bratry varovali před takovými
způsoby myšlení a jednání, které jsou
v protikladu k pravdě a nevedou po
dobré cestě. Křesťanské napomenutí
však nikdy není vedeno duchem
odsuzování nebo obviňování, ale
vždy je uváděno do pohybu láskou a
milosrdenstvím a pramení z
opravdové péče o bratrovo dobro.
Apoštol Pavel prohlašuje: „Kdyby
někdo byl náhle stržen k nějakému
poklesku, uveďte ho na správnou
cestu v duchu mírnosti; jste přece
lidé duchovní! Jen si dávej pozor
každý sám na sebe, aby ses nedostal
do pokušení i ty“ (Gal 6, 1). V našem
světě proniknutém individualismem
je třeba znovu objevit důležitost
bratrského napomenutí, abychom
společně kráčeli ke svatosti. Dokonce
i „spravedlivý sedmkrát padne“ (Přísl
24, 16), jak říká Písmo, a my všichni
jsme slabí a chybující (srov. 1 Jan 1,
8). Je tedy velkou pomocí, když
pomáháme druhým a necháváme
pomáhat i sobě, abychom poznávali



sami sebe v pravdě, abychom
zlepšovali svůj život a kráčeli po
Pánově cestě příměji. Vždy je
zapotřebí pohledu, který miluje a
opravuje, který poznává a uznává,
rozlišuje a odpouští (srov. Lk 22, 61),
jako to činil a činí Pán s každým z
nás.

2. „Jeden o druhého“: dar
vzájemnosti

Takováto starostlivost o druhé lidi je
v protikladu k mentalitě, která
redukuje život jen na pozemský
rozměr, nebere v úvahu jeho
eschatologickou perspektivu a ve
jménu individuální svobody přijímá
jakoukoli morální volbu. Společnost,
jakou je ta současná, se může stát
hluchou jak k fyzickým bolestem, tak
i k duchovním a morálním životním
potřebám. V křesťanském
společenství to tak nesmí být. Apoštol
Pavel nás vyzývá, abychom usilovali
o toto: být vedeni „k pokoji a k



vzájemnému duchovnímu
prospěchu“ (Řím 14, 19), a byli
nápomocni „bližnímu k jeho dobru a
prospěchu“ (tamtéž 15, 2), aniž
bychom hledali vlastní zisk, ale „to,
co prospívá všem, aby tak mohli dojít
spásy“ (1 Kor 10, 33). Vzájemné
napravování a povzbuzení v duchu
pokory a lásky musí být součástí
života křesťanského společenství.

Pánovi učedníci, napojeni na Krista
prostřednictvím eucharistie, žijí ve
společenství, které je poutá k sobě
navzájem jako údy téhož těla. To
znamená, že ten druhý ke mně patří,
že jeho život a jeho spása se týkají
mého života i mé spásy. Zde se
dotýkáme velmi hlubokého prvku
života ve společenství. Náš život se
jak v dobrém, tak ve zlém vztahuje k
životu druhých lidí. Hřích i skutky
lásky mají rovněž dimenzi
společenství. V církvi jako Kristově
mystickém těle se takové
společenství potvrzuje. Společenství



neustále koná pokání a vyprošuje si
odpuštění za hříchy svých dětí, ale
zároveň trvale a s radostí plesá nad
svědectvími o ctnostech a o lásce,
které se v něm rozvíjejí. Údy se mají
„starat jeden o druhého“ (1 Kor 12,
25), říká sv. Pavel, protože jsme
jedním tělem. Láska vůči bratřím,
jejímž výrazem je almužna – spolu s
modlitbou a postem typická praktika
postního období – je zakořeněna v
této spolupatřičnosti. Také skrze
konkrétní starost o ty, kdo jsou
chudší, může každý křesťan vyjádřit
svou příslušnost k jednomu tělu, jímž
je církev. Vzájemná pozornost vůči
ostatním je rovněž uznáním dobra,
které Pán v nich koná, a spolu s nimi
poděkováním za divy milosti, jež
dobrý a všemohoucí Bůh neustále
působí na svých dětech. Když křesťan
spatří v druhém člověku působení
Ducha Svatého, musí se z toho jen
radovat a velebit nebeského Otce
(srov. Mt 5, 16).



3. „Pobízejme se k lásce a k dobrým
skutkům“: společně kráčet ke svatosti

Tento výraz z Listu Židům nás nutí k
tomu, abychom uvažovali o
univerzálním povolání ke svatosti a
stálosti cesty v duchovním životě,
abychom usilovali o větší dary a o
stále vyšší a plodnější lásku (srov. 1
Kor 12, 31-13, 13). Pozornost jednoho
vůči druhému má za cíl vzájemné
povzbuzení ke stále větší a účinnější
lásce, „jako světlo úsvitu, jehož záře
roste až do bílého dne“ (Přísl 4, 18), v
očekávání, že v Bohu budeme žít den
bez západu slunce. Čas, který jsme ve
svém životě dostali, je cenný pro to,
abychom v Boží lásce objevovali a
konali skutky dobra. Sama církev tak
roste a rozvíjí se, aby dosáhla plné
zralosti v Kristu (srov. Ef 4, 13). Do
takovéto perspektivy dynamického
růstu se začleňuje i naše exhortace,
abychom se navzájem stimulovali a
dospěli k plnosti lásky a dobrých
skutků.



Bohužel je zde stále přítomné
nebezpečí vlažnosti, potlačení Ducha
a odmítnutí „využít hřivny“, které
jsme dostali pro dobro svoje i
druhých lidí (srov. Mt 25, 25 a násl.).
Všichni jsme obdrželi duchovní nebo
materiální bohatství užitečné pro
naplňování Božího plánu, pro dobro
církve i pro osobní spásu (srov. Lk
12, 21b; 1 Tim 6, 18). Učitelé
duchovního života připomínají, že
ten, kdo v životě víry nepostupuje
dopředu, jde dozadu. Drazí bratři a
sestry, přijměme stále aktuální
výzvu, abychom usilovali o „vysokou
míru běžného křesťanského
života“ (Jan Pavel II., Apoštol. list
Novo millennio ineunte [6. ledna
2001], n. 31). Moudrost církve, která
uznává a prohlašuje za blahoslavené
a svaté některé příkladné křesťany,
má za cíl vzbudit touhu po
napodobování ctností. Svatý Pavel
napomíná: „V uctivosti předhánějte
jeden druhého“ (Řím 12, 10).



Kéž všichni tváří v tvář světu, který
vyžaduje od křesťanů nové svědectví
lásky a věrnosti Pánu, pocítí
naléhavou potřebu vstoupit do
soutěže v lásce, ve službě a v dobrých
skutcích (srov. Žid 6, 10). Tato výzva
je zvláště naléhavá v posvátném čase
přípravy na Velikonoce. S přáním
svatého a plodného postního období
vás svěřuji přímluvám blahoslavené
Panny Marie a ze srdce všem uděluji
apoštolské požehnání.

Ve Vatikánu 3. listopadu 2011

Benedictus PP. XVI

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/
poselstvi-papeze-benedikta-xvi/

(17.12.2025)

https://opusdei.org/cs-cz/article/poselstvi-papeze-benedikta-xvi/
https://opusdei.org/cs-cz/article/poselstvi-papeze-benedikta-xvi/

	POSELSTVÍ PAPEŽE BENEDIKTA XVI.

