
opusdei.org

Ponechat si to
nejlepší. Co číst? (II)

Jsou knihy, které člověku změní
život. To se stalo sv.
Augustinovi, když četl
Ciceronova Hortensia: „Tato
kniha,“ napsal po letech ve
Vyznání, „změnila mou
náklonnost, k Tobě, Pane,
obrátila mé modlitby, mým
přáním a touhám dala zcela
jiný směr (…) takže jsem počal
vstávati, abych se vrátil k
Tobě“. Jeho cesta k Bohu
nabrala po mnohém kolísání
rozhodnější směr k obrácení,
které pak bylo zpečetěno opět
knihou: úryvek z listu



Římanům strhl poslední zeď, jež
ho zadržovala.

27.09.2017

Jsou knihy, které člověku změní
život. To se stalo sv. Augustinovi,
když četl Ciceronova Hortensia: „Tato
kniha,“ napsal po letech ve Vyznání,
„změnila mou náklonnost, k Tobě,
Pane, obrátila mé modlitby, mým
přáním a touhám dala zcela jiný
směr (…) takže jsem počal vstávati,
abych se vrátil k Tobě“.[1] Jeho cesta
k Bohu nabrala po mnohém kolísání
rozhodnější směr k obrácení, které
pak bylo zpečetěno opět knihou:
úryvek z listu Římanům strhl
poslední zeď, jež ho zadržovala.[2]

Sdílet dobré objevy

I když ne každá kniha bude v našem
životě představovat tak ostrý předěl



mezi oním pomyslným před a potom,
přece nás to, co čteme, mění: četba
buď zušlechťuje, nebo otupuje naši
duši, rozšiřuje, nebo zužuje naše
obzory. Na naší osobnosti se budou –
a v průběhu času čím dál tím více –
odrážet jak knihy, které jsme četli,
tak knihy, které jsme nečetli. Kdo se
po léta živil dobře vybranými
knihami, získává otevřený pohled na
svět a na lidi, umí si poradit se
složitostí věcí a rozvíjí v sobě
vnímavost potřebnou pro to, aby
dokázal odložit tuctovost a
nevyhýbal se velikosti.

Ne vždy je snadné najít knihy, které
by přispěly k našemu rozvoji – byť by
šlo jen o to příjemně si ukrátit čas – a
proto je velmi užitečné s někým se
poradit. Pokud se ve snaze o
zorientování v nějakém městě
optáme místních obyvatel, nezřídka
zjistíme, že nám tito lidé mohou
poskytnout cenné informace, které
GPS navigaci možná unikly. A



podobně, jako se řídíme radou lidí,
kteří se vyznají, můžeme
doporučovat ostatním dobré knihy,
které čteme.

Hovořit o tom, co čteme, obohacuje
náš rodinný život a rozmluvy s
přáteli, které tak někdy dostanou
podobu literárních besed nebo jiných
kulturních aktivit, např. takových,
které propojují literaturu a film. Šíří-
li se ústně dobrá četba s velkým
úspěchem, může být rovněž užitečné
zakládat čtenářské kluby,
navštěvovat dobré knihovny,
udržovat kontakt s knihkupci a vést s
nimi častý dialog, který bývá
obohacující pro obě strany. Tyto
iniciativy mohou navíc pomáhat při
posuzování kladů a záporů
konkrétních kulturních produktů.

Existuje velký výběr kvalitních knih
tříděných podle věku, tematiky a
vkusu. Nejlepší však přeci jen je,
když si každý vybere sám na základě



rady přátel, kteří mají podobný vkus,
nebo na základě náhodné zmínky při
vyučování, při přednášce, během
rozhovoru… Jelikož nemůžeme ihned
číst vše, co nás zaujme, je dobré
udělat si seznam četby, do kterého si
zapíšeme, co nám bylo doporučeno,
abychom se k tomu později mohli
vrátit; můžeme tak být klidní, že nám
název určité knihy neunikne, a také
máme zajištěno, že až budeme chtít
číst něco dalšího, nesáhneme hned
po tom prvním, co nám přijde pod
ruku.

Říká se, že internet je v jistém smyslu
obrovským kopírovacím strojem.
Díky vynálezu tisku se zjistilo, že čím
je vydávání knih jednodušší, tím více
se množí knihy průměrné a tuctové.
Internet však kromě velkého
množství materiálu nevalné kvality –
byť někdy vytvořeného s tím
nejlepším úmyslem – skrývá ve svých
dokumentech texty, které umožňují
přístup k zásadním otázkám



současnosti a poukazují i na základní
myšlenky, o něž se mnohé
komunikační prostředky příliš
nezajímají. I zde je dobré si na radu
někoho jiného a na základě vlastní
zkušenosti poznamenat stránky a
autory, které chceme sledovat.

Dobrou pomůckou jsou v tomto
ohledu aplikace, díky nimž se
můžeme přihlásit k odběru určitého
obsahu nebo k offline četbě
konkrétních textů, které nás zajímají.
Internet navíc zvyšuje možnost
přístupu k některým klasickým
dílům nebo ke starým knihám, které
jsou již vyprodané nebo se obtížně
shánějí v knihkupectvích a
knihovnách.

Rozmlouvat s knihami

Slovo kritika, z řeckého krinein,
znamenalo původně rozlišovat,
vybírat. Schopnost kritického úsudku
při četbě znamená umět si vybrat z
každé knihy to nejlepší. Autoři knih



jsou podobně jako my omezeni
dobovými souvislostmi a kulturou;
při četbě je proto dobré se např. ptát:
Proč se autor vyjadřuje takto? Jaké
ideály své doby promítá do svých
postav? Jak vnímá trvalé hodnoty,
jako je přátelství, odpuštění, věrnost
atd.? Nejde pochopitelně o zaujímání
odmítavého postoje, za nímž by se
také mohl skrývat jistý pesimismus
nebo nejistota, ale spíše jde o to
objevit světlé i stinné stránky
každého literárního díla, popřípadě
si ozřejmit některé myšlenky a
výroky. Vstupujeme tak do vnitřního
dialogu s knihou – který může
dokonce vyústit ve skutečný
rozhovor s autory (ti bývají většinou
za reakce a podněty svých čtenářů
vděční) – v němž vyplavou na povrch
vlastní názory: některé se třeba
vlivem této názorové výměny
pozmění a jiné přinejmenším získají
odlišný odstín. Snad nejlepší způsob,
jak pěstovat vyváženou schopnost
úsudku, je číst s myšlenkou na



apoštolát: tj. nejen s přáním strávit
příjemnou chvilku, ale i s
rozhodnutím porozumět
intelektuálním kategoriím našich
současníků, očistit je a sladit s
křesťanskými hodnotami.

Podle těchto zásad pomáhá četba
vytvářet hluboké, pevné, dobře
uvážené názory, takže si každý může
osvojit svá vlastní kritéria úsudku a
rozvinout svou vlastní osobnost a
styl. Podobně je tomu s filmy, které
sledujeme: když nás některý film
překvapí svou krásou nebo
hodnotami, které v něm objevíme,
odhalí se nám s větší plastičností
aspekty našeho života, našeho
pohledu na svět a na lidi. Každý si
tak utváří vlastní způsob rozlišování,
přičemž ví, že činí správná
rozhodnutí na základě kritérií, jimž
rozumí a jež si je schopen sám
odůvodnit. Tímto způsobem se
získává osobní pohled, zakotvený



navíc v křesťanské víře, pomáhající
vytvářet jednotu života.

Cosi se rodí v duši

Dobrý čtenář bývá čtenářem 
prohlubujícím: někým, kdo se vrací k
dílům, která ho svého času oslovila.
Užitečný způsob, jak být
prohlubujícím čtenářem, je dělat si
čas od času poznámky, díky nimž se
později můžeme vrátit do zákoutí
našeho nitra, které bylo tou kterou
četbou osvětleno. Tento zvyk nám
pomůže se poznat a získat hlubší
pohled na skutečnost a na lidi.
Leckdy bychom si tak rádi
připomněli příběh nebo pasáž z
knihy, která nás kdysi zaujala, ale
nemůžeme ji najít; velmi by nám
bylo pomohlo, kdybychom si to
zapsali.

Jako ve všem, i zde je třeba nalézt
rovnováhu: je dobré nechat se
překvapit pamětí, která si toho
pamatuje víc, než se zdá. Četba také



zanechává mnohem hlubší stopu v
tom, kdo živí svůj vnitřní duševní
dialog psaním: mnohdy není třeba
opisovat celé pasáže, stačí
poznamenat si vlastní dojem a
pokusit se nějak vyjádřit, třebas
neuměle, postřehy, které nás
napadají. Touto trpělivou prací se
obohacuje naše putování napříč
krajinami, kulturami a dojmy:
krajina nám neubíhá naprázdno
před očima, ale vtiskuje nám vnitřně
formu a propůjčuje schopnost všímat
si problémů, tužeb a nadání
ostatních lidí. Tříbíme své chápání
světa a držíme krok se stálou výzvou
k nové evangelizaci, k níž nás
naléhavě vybízí Svatý otec, a k níž
dochází novou inkulturací.

Osobní zodpovědnost

Při vzpomínce na to, jak s mladými
lidmi navštěvoval madridské
nemocnice, vyprávěl jednou svatý
Josemaría, jak snažili nemocným 



dělat chvíli společnost a něčím jim
posloužit: umývali jim ruce, nohy
nebo obličej; stříhali jim nehty;
česali je… Nemohli jsme jim nosit
jídlo, protože to bylo zakázáno, ale
vždy jsme jim tam nechávali něco
dobrého ke čtení.[3] S pečlivostí
pastýře duší všem připomínal, že je
důležité zodpovědně vybírat knihy
ke čtení, protože mají hluboký vliv
na intelektuální a duchovní formaci
člověka. Katechismus nám v tomto
směru připomíná, že „první
přikázání po nás žádá, abychom svou
víru rozvážně a bděle živili a chránili
a abychom odmítali všechno, co je
proti ní“.[4] A tak radí i papež:
„Pokud vidím program, který mi
neprospívá, snižuje hodnoty, činí
mne vulgárním, přináší špínu,
musím změnit kanál. Jako se to
dělalo v mojí době kamenné. Když
byla nějaká kniha dobrá, četl jsi ji;
když ti kniha škodila, odložil jsi ji.“[5]
„S touhle četbou, s touto
společností…“.[6] Vybrat si knihu,



podobně jako si vybrat přátele, jít do
kina nebo shlédnout divadelní hru, je
pro každého křesťana zodpovědným
a svobodným činem, který má i
morální aspekt.[7]

Na obranu před rizikem neznalosti
nebo povrchnosti lze doporučit
hojnou četbu: číst různé autory a
různé texty. Formuje se tím otevřená
mentalita překonávající bezdůvodné
předsudky a prázdná klišé,
připravená předávat víru
přitažlivým způsobem. Odpovědnost
za vlastní formaci vede i ke snaze číst
kvalitní knihy: volit to, co skutečně
pomáhá lidsky a nadpřirozeně růst.
Jedna moudrá rada jak rozlišovat,
zní: „Velké knihy mají způsoby
velkodušných králů: chovají se ke
čtenáři jako k sobě rovnému.
Průměrný spisovatel se nás snaží
ponížit, aby zakryl svou vlastní
ubohost.“[8]



Rada sečtělých lidí může být velmi
cenou pomůckou pro vytvoření
našeho plánu četby, pro porozumění
jednotlivým autorům, a pro to,
abychom zjistili, v čem mohou mít
kusý nebo neúplný pohled. V mnoha
případech nám může přátelské slovo
odhalit doposud neznámé dílo a
otevřít před námi široký kulturní,
intelektuální či duchovní obzor,
jindy nás zase ušetřit ztráty času nad
plytkými knihami, které podporují
chování, jež je v rozporu s
mírumilovným soužitím, napadají
náboženství apod. Víme také, že
některé knihy pro nás mohou být v
určitém období škodlivé, protože
nám ještě chybí formace potřebná na
to, abychom je dobře strávili: některý
chléb může být pro naše zuby příliš
tvrdý. Je dobré být intelektuálně
pokorný a uznat své hranice: to není
svatouškovství, ale prozíravost. S
pomocí druhých lze najít alternativy
pro usměrnění našich zájmů:
moudřejší knihy, které nám umožní,



že se budeme moci časem – bude-li to
třeba – pustit do oněch chlebů, které
by nám jindy ublížily. V zásadě se
jedná o to, aby kultura, kterou v sobě
člověk četbou pěstuje, ztvárňovala
učení Ježíše Krista a spojila se s naší
životní zkušeností. Ten, kdo čte
špatné knihy, i ten, kdo čte málo
knih, je obzvlášť náchylný k omylu,
byť různým způsobem.

Poradit a poradit se

Důležitost cizí rady má jeden
bezprostřední důsledek: potřebu, aby
každý v této oblasti spolupracoval s
ostatními. Osobní rada pomůže
našim rodinným příslušníkům a
přátelům vybrat kvalitní literární
díla, jež je mohou obohatit. Rovněž je
užitečné podílet se na iniciativách
specializujících se na literární,
filmové a kulturní recenze.
Několikaminutové úsilí věnované
sdílení osobních dojmů může pomoci
mnoha lidem; i zde platí pravidlo, že



méně je někdy více: je lepší krátké
shrnutí napsané v době, kdy máme
četbu ještě čerstvě v paměti než
podrobný, rozvleklý popis. Čím více
spolupracovníků se na těchto
iniciativách bude podílet, tím
objektivnější a pravdivější bude
výsledná rada.

Informace nabízené v časopisech,
kulturních přílohách apod. mohou
být rovněž cenné. Není těžké objevit
hodnověrného kritika podle kvalitně
odvedené práce, bohatých kulturních
a odborných znalostí, podle
uvážlivého tónu jeho názorů atd. To
vše jsou různí ukazatelé, kteří nám
jsou ku pomoci předtím, než se
rozhodneme pro četbu nebo koupi
určité knihy.

V každém případě je dobré vyhýbat
se zjednodušujícímu a povrchnímu
názoru, že není třeba se radit ani mít
na zřeteli nabízené orientační
hodnocení. Posouzení knih určitým



konkrétním způsobem je vždy
informativní a obezřetné a není nic
zvláštního na tom, když se některá z
těchto hodnocení časem změní, nebo
že pro někoho je nějaká kniha
nevhodná a pro druhého ne.
Hodnocení knih slouží jako
informace, která nám má pomoci
odpovědně zvolit; nevylučuje
současně možnost zvážit četbu určité
knihy v duchovním vedení, máme-li
za to, že je pro naši duši vhodná.
Respektovat morální hodnocení
určitého kulturního produktu nás
však nemá odvádět do toho, co je
podstatné: totiž, že je důležité číst, a
to – podle našich možností – hodně.

Nezhášejte (oheň) Ducha,
nepodceňujte dar promlouvání z
vnuknutí, ale všecko zkoumejte, a co
je dobré, toho se držte. Varujte se zla.
[9] Otevřenost duše a šíře obzoru je
tehdy autentická, když v ní pulzuje
touha zlepšovat svou formaci,



radovat se ze stále nadšenějšího a
zároveň poklidnějšího hledání

[1] Sv. Augustin, Vyznání III. 4. 7.

[2] SV. Augustin, Vyznání VIII. 12. 29.

[3] Svatý Josemaría, poznámky z
rodinného setkání, 20. 12. 1970.

[4] Katechismus katolické církve, č.
2088.

[5] František, Promluva, 6. 6. 2015.

[6] Brázda, 138.

[7] O tomto srov. Ángel Rodríguez
Luňo, Factores culturales de especial
incidencia en la formación espiritual,
apartado 2 („La lectura“), k dispozici
na: www.collationes.org.



[8] N. Gómez Dávila, Escolios a un
texto implícito (vol. 1). Instituto
Colombiano de Cultura, 1977, p. 325.

[9] 1 Tes 5, 19 –22.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/
ponechat-si-to-nejlepsi-co-cist-ii/

(21.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/ponechat-si-to-nejlepsi-co-cist-ii/
https://opusdei.org/cs-cz/article/ponechat-si-to-nejlepsi-co-cist-ii/

	Ponechat si to nejlepší. Co číst? (II)

