
opusdei.org

Podobenství o
plevelu

S nebeským královstvím je to
jako s člověkem, který nasel na
svém poli dobré semeno. Ale
když lidé spali, přišel jeho
nepřítel, nasel do pšenice
koukol a odešel (Mt 13,24-25).

29.07.2023

Vzpomínáš si na podobenství o
pšenici a plevelu? Je to jedno z mála
podobenství, které učedníkům
vysvětluje sám Ježíš.



Říká: „Ten, kdo rozsévá dobré
semeno, je Syn člověka, pole je svět.
Dobré semeno jsou synové
Království, plevel jsou synové toho
Zlého. Nepřítel, který ho zasel, je
ďábel. Žeň je skonání věku, ženci
jsou andělé.“

Zdá se, že v podobenství jsou dvě
odlišitelné skupiny. Na jedné straně
je pšenice, což je dobré semeno. Sám
Kristus se stává pšeničným chlebem,
aby nás v eucharistii sjednotil. A
druhá skupina je plevel. Rostlina,
jejíž zrnka jsou jedovatá. Spontánně
roste na osetých polích a obtížně se
odstraňuje. Kvůli té jedovatosti
používáme obvykle toto slovo ve
výrazech typu zasadit plevel nebo
zasít plevel.

Stejně jako mě, i tebe může upoutat
skutečnost, že je třeba čekat až na
konec světa, než se oddělí pšenice od
plevele. Ale to, že Bůh dovoluje, aby
rostly společně, je úžasné. Když



pomyslíme, že Bůh je láska, Bůh,
který je všemocný, Bůh, který nás
tolik miluje, nám říká, že nijak
nezasáhne. Teď to neudělá. Ani zítra
ani pozítří, ale až na konci. Stojí za to
se zamyslet, proč je tato jeho vůle,
kterou skrývá, taková? Především si
myslím, že bere naši svobodu velmi
vážně. Říká, že naše svoboda není na
hraní, nežertuje se o ní.

V knize rozhovorů s Janem Pavlem
II. „Překročit práh naděje“ pokládá
papeži Vittorio Messori tuto otázku:
„Jestliže víra nám říká, že Bůh je
všemohoucí, proč tedy neodstranil a
neodstraňuje utrpení ve světě, který
On stvořil?“ A dodal, „Nemáme tu
jistý druh Boží nemohoucnosti, nebo
slovy našeho podobenství, proč
dovoluje, aby to dobré rostlo spolu s
tím toxickým?“ Papež při této
příležitosti odpověděl kladně a řekl,
že v určitém smyslu se dá říci, že
před lidskou svobodou Bůh chce
svou bezmocnost projevit. Tj. jakoby



si Bůh svázal ruce naší svobodou. A
dodal papež, že Bůh platí za tento
velký dar, který udělil člověku, jehož
On stvořil ke svému obrazu a
podobě. A tato papežova slova nám
opět připomínají a staví nás do
základního tématu tohoto rozjímání,
abychom Boží dar přijali a dovolili,
aby svobodně rostl. Tedy s takovou
svobodou, kterou poznáváme u
pšenice a plevele, jež vedle sebe žijí.
Se svobodou, jež není neutrální, není
to pouhá hra, ale je to opravdová
svoboda, která nám nebude odňata,
když ji zneužijeme nebo když ji
vědomě či nevědomě použijeme k
poškození druhých. Bůh nás bere
vážně. Jakoby zpíval to, co Beatles v
refrénu písně Let it be.

Nechej to tak, jak to je, ať každý koná,
jak chce. Dovol, ať každý koná
svobodně, podle své vůle, i když
nekoná, jak by měl. Nechej, dovol,
aby pšenice a plevel žily, rostly
společně. Před tímto Božím postojem



ho z hloubi srdce prosím o trpělivost.
Jak velkou trpělivost, můj Bože, máš!
A jak málo trpělivý jsem někdy já.

Benedikt XVI. říkal, že jsme až moc
netrpěliví, a tváří tvář zlu nebo když
se nedaří bychom rádi řekli Bohu,
aby zasáhl, aby něco udělal. Udělej
něco, udělej něco. Ano, říkal papež,
kolikrát bychom si přáli, aby se Bůh
ve své síle projevil. Aby jednal tvrdě,
zničil zlo a vytvořil lepší svět. Ale
svět je vykoupen Boží trpělivostí a
ničen netrpělivostí lidí. Tato Boží
trpělivost, která dovede čekat, je
obdivuhodná. Která čeká až do žní.
Obdivuhodný Bůh, který se umí
přizpůsobit. Který si sváže ruce
zneužitou svobodou, který se
ponižuje, který čeká až do konce.
Bůh totiž vždy hraje na dlouhou trať.
A vždy se na nás dívá z konce časů.
Proto ho v sekvenci seslání Ducha
svatého prosíme: „Viny z duší našich
smaž a vyprahlá srdce svlaž, raněné
rač vyhojit. Srovnej, co je zkřivené,



zahřej, co je studené, a nedej nám
zabloudit.“ Protože bez působení
Ducha svatého, bez této Boží
trpělivosti by nebyli svatí Pavlové,
Augustinové, ani svaté Edity
Steinové. Ani ty, ani já,
pravděpodobně. Proto je to sám
svatý Augustin, kdo komentoval toto
podobenství. Mnozí první jsou
plevelem a později se stanou pšenicí
a dodává, že když tito zlí by nebyli
trpělivě trpěni, k této chvályhodné
proměně by nedospěli.

Bůh si dává načas. Navíc Bůh je Pán
času a dějin. A někdy se jeho
vnímání času neshoduje s naším.
Proto nás tento nadpřirozený pohled
také vybízí, abychom se dívali na
druhé a na svět trpělivě, pozitivně, s
nadějí, plní života a milosrdenství.
Neklesat na mysli, učit se žít s
nedokonalostmi, chybami a
slabostmi našimi i těch druhých.
Zajisté se vše mění, ale Bůh ne.



Proto před lety papež František
vysvětloval toto podobenství takto:
„Máme tu dva způsoby, jak se chovat
a prožívat tento příběh. Na jedné
straně je pohled majitele, který vidí
do dálky. Na druhé je to pohled
služebníků, kteří vidí problém.
Služebníci mají starost o pole bez
plevele. Pán se naopak stará o
dobrou pšenici. Vybízí nás, abychom
si osvojili jeho pohled, který si hledí
dobré pšenice, o kterou se umí
postarat i uprostřed špatných
rostlin.“

Nespolupracuje dobře s Bohem ten,
kdo se honí za stanovenými cíli a za
chybami druhých, ale spíše ten, kdo
si je vědom dobra, které v tichosti
roste na poli církve a dějin a stará se
o něj až do času zralosti.

A nakonec, když tak spolu rostly,
nevím..., myslím, že plevel, když vidí
pšenici, má se o co opřít. Vidí odlišný
postoj u toho, s kým společně žije,



sdílí s ním tentýž život, potýká se se
stejnými problémy, snaží se léčit
stejné neduhy a účastní se stejných
bitev.

A pšenice, když vidí plevel, posiluje ji
to, je silnější. Má-li ho vedle sebe,
nemůže usnout na vavřínech a nutí ji
to, aby v boji pokračovala. Protože
druhé velké ponaučení, které mi toto
komentované podobenství kromě
lásky ke svobodě přináší, je to, co už
říkal Jób. Že život člověka na zemi je
boj, je to vojna. Jestliže tento plevel a
tato pšenice spolu ve světě žijí, je to
proto, že nejprve žijí v nás, v našich
srdcích.

Proto musíme kvůli plevelu na
prvním místě bojovat proti této
zásadě sporu, který si od prvotního
hříchu s sebou neseme. Tak to i
napsala jedna italská spisovatelka v
jedné ze svých knih: „Srdce člověka
bylo jako zem. Jedna polovina
osvětlená sluncem a druhá ve stínu.“



Ani svatí neměli světlo všude. Žít
znamená si toto uvědomovat, vědět
to. Bojovat, aby světlo nebylo stínem
poraženo a nezmizelo. V hloubi duše
jsme totiž tajemstvím. Tajemství,
které vyžaduje trpělivost a vytrvalost
v boji se zlem, s našimi nedostatky a
pády, s našimi neúspěchy. A svatost,
na to nezapomeňme, spočívá právě v
tomto boji. Den po dni se snažíme
vylepšit svůj obraz, svou podobu, pro
kterou jsme byli stvořeni, aniž
bychom ji kdy úplně dosáhli. Nebo v
pozitivním smyslu, znovu a znovu se
o to pokoušíme. Život je proto vojna,
je to boj. Tolikrát, kolikrát je to třeba.
Aniž bychom se vzdávali. Znovu a
znovu.

Svatý Josemaría nás povzbuzoval a
říkal: „Směřuj stále kupředu, ať se
děje, co se děje. Drž se za ruku Pána,
vždyť víš, že Bůh žádné bitvy
neprohrává. Když se od něho z
nějakého důvodu vzdálíš, pokorně
začni zase znovu, chovej se jako



kající marnotratný syn, každý den,
dokonce 24 hodin denně. Smiř své
kající srdce ve zpovědi, která je
skutečným zázrakem Boží lásky. A
Pán v této báječné svátosti očistí tvou
duši a naplní tě radostí a silou, abys
neumdléval ve svém úsilí a obracel
se bez ustání k Bohu, i když ti vše
bude připadat černé.“

Tento plevel je vše, co nás vzdaluje
od povolání, od daru, který jsme
dostali. A povolání hledat svatost
uprostřed světa, nalézt Boha v
každodenním životě nás vede k
tomu, abychom pro duši, slovy
svatého Josemaríi, šli až k samotným
branám pekla. Ne dál, protože dále,
říkal, se už Bůh nemůže milovat.
Proto jsme povoláni se setkávat s
Kristem v jeho světě, a to je ten náš.
Nepřekvapí nás, když vody v
prostředí, jež nás obklopuje, na
jakémkoliv místě a v jakékoliv
situaci, jsou toxické, zakalené a
dokonce i velmi znečištěné. Sám Bůh



chce, aby pšenice rostla spolu s
plevelem. Je to Bůh, kdo nás tam
posílá a pověřuje nás úžasným
povoláním, abychom se otevřeli a
nebyli tak do sebe uzavřeni a
neopevňovali se a vymezovali vůči
druhým. Svatý Josemaría říkal: „Moje
děti, horlivost pro duše nás musí vést
k tomu, že nikoho nepovažujete za
svého nepřítele. Mít srdce velké,
všestranně chápající, katolické. Létat
jako orli s křídly Boží lásky a
neuzavírat se do klecí malicherných
hádek a malicherných frakcí, které
tak často brání činnosti těch, kdo
chtějí pracovat pro Krista.“

Slova Pána v evangeliu svatého
Marka: „Ve jménu mém budou
vyhánět démony, budou mluvit
novými jazyky, budou brát hady do
ruky, a když vypijí něco smrtelně
jedovatého, neuškodí jim to; na
nemocné budou vkládat ruce, a
uzdraví se.“ Tato slova vypráví o



zázracích, které chce Pán skrze nás
rozdávat.

Moji pozornost upoutala slova
„smrtelně jedovatý“. Smrtelně
jedovatý je podobné toxickému
prostředí, jako ten plevel. Budou brát
hady do ruky, a když vypijí něco
smrtelně jedovatého, neuškodí jim
to. Proč? Protože mají právě toto
povolání, proměnit plevel v dobrou
pšenici. V Argentině, na jedné větší
besedě, se ptali svatého Josemaríi:
„Otče, co byste rád zanechal v srdcích
všech svých dětí?“ Odpověděl takto:
„Abyste všude zasévali pokoj a
radost. Abyste o nikom nemluvili
nepatřičně, abyste vycházeli s těmi,
kdo mají jiné názory než vy. Abyste
se k nikomu nechovali špatně. Abyste
byli bratry všem lidem, rozsévali
pokoj a radost, a abyste jim předali
tento neklid projevů vděčnosti tak,
jak jsi mi ho předal ty těmito svými
slovy.“



Plaveme v moři, kde mnohdy
převládá plevel. Ale děláme to ruku v
ruce s těmi, kteří nemyslí jako my, a
nabízíme jim veškerou svou pomoc,
aby se dostali do nebe a stali se
rozsévači dobré pšenice, tohoto
pokoje a radosti.

Svatý Josemaría nám radil, abychom
tváří v tvář tomuto plevelu
rozlišovali mezi svatou
nesmiřitelností k chybám a svatou
shovívavostí k lidem, kteří jsou v
omylu. Často nedělají věci záměrně
nebo si toho nejsou vědomi... Často
se naplňují tato slova Krista na kříži,
když viděl „plevel“: Otče, odpusť jim,
je tam plevel, vždyť nevědí, co činí.
Proto nám svatý Josemaría říkal:
„Nesmíme nikoho odmítat, protože
máme dostatek duchovních,
asketických i intelektuálních
prostředků, které brání jakékoliv
naší újmě.“ Nenechat se zkazit
plevelem, bych řekl já. Boží dítě v
Díle nesmí dovolit, aby ho prostředí



ovlivňovalo, ale musí být tím, kdo
prostředí lidem kolem sebe vytváří.
Naše prostředí, prostředí Ježíše,
našeho Pána, který žil s hříšníky a
stýkal se s nimi.

Přicházíme ke konci tohoto
podobenství a po zápase a po
obrovském respektu Pána k naší
svobodě na samotný konec. Říká
nám, že spravedlnost bude. Na konci
bude spravedlnost.

Totiž ne vše je důležité, ne vše vyjde
nastejno, ne vše je stejné. A
podobenství končí takto: Syn člověka
pošle své anděly, ti posbírají z jeho
království každé pohoršení a ty, kdo
dělají nepravosti, a uvrhnou je do
ohnivé pece; tam bude pláč a
skřípění zubů. Tehdy budou
spravedliví v království svého Otce
zářit jako slunce. A Kristus, Kristus
všechno obnoví.



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

podobenstvi-o-plevelu/ (09.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/podobenstvi-o-plevelu/
https://opusdei.org/cs-cz/article/podobenstvi-o-plevelu/

	Podobenství o plevelu

