
opusdei.org

Po cestách
kontemplace

Vydat se po cestách
kontemplace znamená dovolit
Duchu svatému, aby v nás v
každé životní situaci odrážel
Kristovu tvář.

10.10.2018

Jedna z věcí, kterou evangelium
nejvíce zdůrazňuje na Ježíšově
způsobu, jakým naplňuje své poslání,
je to, jak často se modlí. Okamžiky, v
nichž se obrací k Otci, v jistém
smyslu udávají rytmus jeho službě.
Ježíš se uchyluje k modlitbě před



svým křtem (srov. Lk 3,21), modlí se
v noci před vyvolením dvanácti
apoštolů (srov. Lk 6,12), na hoře před
svým proměněním (srov. Lk 9,28), na
Olivové hoře, kde se připravuje na
své utrpení (srov. Lk 22,41–44). Pán
věnoval modlitbě mnoho času:
modlil se za soumraku, celé noci,
brzy zrána nebo uprostřed dne
plného kázání; modlil se takřka
nepřetržitě a i učedníkům opakovaně
připomínal, „že je třeba stále se
modlit a neochabovat“ (Lk 18,1).

Nač tento Pánův příklad a naléhání?
Proč je modlitba potřebná? Modlitba
totiž naplňuje nejniternější touhy
člověka, který byl stvořen proto, aby
mohl rozmlouvat s Bohem a
kontemplovat ho. Především je ale
modlitba darem od Boha, potěšením,
které nám Bůh nabízí: „Živý a pravý
Bůh volá neúnavně každého člověka
k tajemnému setkání v modlitbě.
Tento krok lásky věrného Boha je v



modlitbě vždy první; krok člověka je
vždy odpovědí.“[1]

K tomu, abychom mohli
napodobovat Krista a mít účast na
jeho životě, nutně potřebujeme
rozjímavou duši. Kontemplací Božího
tajemství zjeveného v Ježíši Kristu se
náš život přeměňuje v jeho život.
Uskutečňuje se to, co svatý Pavel
napsal Korintským: „Na odhalené
tváři nás všech se zrcadlí slavná zář
Páně, a tak jsme proměňováni k jeho
obrazu ve stále větší slávě – to vše
mocí Ducha Páně“ (2 Kor 3,18).
Všichni křesťané jsou podobně jako
svatý Pavel voláni k tomu, aby na své
tváři odráželi tvář Krista. V tom tkví
posláníapoštola: být poslem Boží
lásky, kterou člověk zakouší sám na
sobě ve chvílích modlitby. Proto je
také výzva „vnořit se hlouběji do
kontemplativní modlitby uprostřed
světa a pomáhat i ostatním kráčet po 
cestách kontemplace[2]“[3] stále
aktuální.



Přijmout Boží dar

Apoštol roste v rytmu modlitby,
osobní proměna podněcující ho k
evangelizaci vychází z kontemplace.
Papež František připomíná, že
„nejlepší motivací pro rozhodnutí
hlásat evangelium je kontemplovat
Jej s láskou, zastavit se u jeho stránek
a číst je srdcem. Pokud k němu
přistupujeme takto, jeho krása v nás
budí úžas a pokaždé nás znovu
nadchne“.[4] Proto je důležité
rozvíjet „kontemplativního ducha,
který nám umožní denně objevovat,
že jsme nositeli dobra, které zlidšťuje
a pomáhá vést nový život. Není nic
lepšího, co bychom mohli předat
druhým“.[5]

Evangelium nám představuje různé
postavy, jimž setkání s Kristem změní
život a učiní z nich nositele Pánovy
spasitelské zvěsti. Jednou z nich je
Samařanka, která, jak nám vypráví
(evangelista) Jan, přichází ke studni,



u níž Ježíš sedí a odpočívá, pouze
načerpat vodu. A je to on, kdo první
navazuje řeč: „Dej mi napít“ (Jan
4,10). Samařanka zpočátku nejeví
přílišnou ochotu v rozhovoru
pokračovat: „Jak ty jako Žid, můžeš
chtít ode mne, Samařanky, abych ti
dala napít?“ (Jan 4,9). Pán jí však
vysvětluje, že tou vodou, kterou ona
hledá, je ve skutečnosti On: „Kdybys
znala Boží dar… (Jan 4,10), kdo by se
však napil vody, kterou mu dám já,
nebude žíznit navěky. Voda, kterou
mu dám, stane se v něm pramenem,
vyvěrajícím k životu věčnému.“ (Jan
4,14). Poté, co se dotkne Samařančina
srdce, jí jasně a prostě řekne, že zná
její minulost (srov. Jan 4,17–18); říká
to však s takovou láskou, že se žena
necítí zastrašena ani odvržena, právě
naopak: Ježíš jí činí účastnou na
novém světě, uvádí ji do světa
naděje, neboť přišel okamžik
smíření, okamžik, kdy se pro všechny
lidi otevírají brány modlitby: „Věř mi,
ženo, že přichází hodina, kdy



nebudete ctít Otce ani na této hoře
ani v Jeruzalémě. Přichází hodina,
ano již je tu, kdy ti, kteří Boha
opravdově ctí, budou ho uctívat v
Duchu a v pravdě.“ (Jan 4,21.23)

Samařanka objevuje v rozhovoru s
Ježíšem pravdu o Bohu a o svém
vlastním životě. Přijme Boží dar a
radikálně se změní. Církev proto v
tomto evangelijním úryvku spatřuje
jeden z nejpodnětnějších obrazů
modlitby: „Ježíš žízní, jeho prosba
vyvěrá z hlubin Boha, který po nás
touží. Ať to víme nebo ne, modlitba je
setkání Boží žízně s naší žízní. Bůh
žízní, abychom my žíznili po
něm.“[6] Modlitba je projevem
iniciativy Boha, který se vydává
hledat člověka a čeká na jeho
odpověď, aby ho učinil svým
přítelem. Byť se někdy zdá, že člověk
sám vyvíjí iniciativu a chce věnovat
Bohu chvíli modlitby, ve skutečnosti
tím odpovídá na předcházející Boží
volání. Modlitbu bychom tedy měli



prožívat jako oboustranné volání:
Bůh hledá a očekává mne, a já
potřebuji a hledám Boha.

Čas pro Boha

Člověk žízní po Bohu, třebaže si to
často neumí přiznat a dokonce
odmítá přistoupit k pramenům živé
vody, jimiž jsou chvíle modlitby.
Příběh Samařanky se tak u mnoha
lidí opakuje: Ježíš, který nás možná v
nevhodný okamžik prosí o malou
laskavost, který se snaží navázat s
námi v srdci rozhovor. Nám však
jakoby se těch pár minut věnovaných
modlitbě zdálo příliš dlouhých,
jakoby pro modlitbu nebylo v našem
nabitém diáři místo. Necháme-li se
však Pánem do tohoto rozjímavého
rozhovoru vtáhnout, zjistíme, že
modlitba není něco, co my děláme
pro Boha, ale že je to dar, který nám
Bůh nabízí a který můžeme pouze
přijmout.



Čas věnovaný Pánu není jen jednou
činností z mnoha, další přítěží v již
tak dost náročném rozvrhu. Je to
přijetí a bedlivé opatrování
nekonečně cenného daru, nádherné
perly, pokladu ukrytého v
obyčejnosti běžného života.

Výběr chvíle pro modlitbu odvisí od
toho, nakolik se chceme nechat
ovládnout Láskou: neměli bych se
modlit teprve tehdy, když na to
máme čas, ale měli bychom si udělat
čas na to, abychom se mohli modlit.
Budeme-li modlitbu podřizovat
mezerám v rozvrhu, pak se s velkou
pravděpodobností nikdy pravidelně
modlit nebudeme. Zvolený čas
vypovídá mnohé o tajemství srdce:
odhaluje, jaké místo zaujímá láska k
Bohu v hierarchii našich
každodenních zájmů.[7]

Modlit se můžeme vždycky: čas
křesťana je časem zmrtvýchvstalého
Krista, který je stále s námi (srov. Mt



28,20). Nejčastějším pokušením
zanechat modlitbu je určitý
nedostatek víry, který se projevuje
upřednostňováním činnosti:
„Napadne nás tisíc prací a starostí,
které se zdají naléhavé a vnucují se
jako přednostní. Je to opět chvíle
pravdy, v níž se ukazuje, čemu dává
srdce přednost.“[8] Pán by však měl
být na prvním místě. Je proto velmi
prospěšné stanovit si rozvrh
modlitby a o tom, jak ho adaptovat
na svou osobní situaci se poradit
třeba v duchovním vedení.

Svatý Josemaría se na svých
apoštolských cestách často modlil v
autě. Když nebylo zbytí, modlil se i v
tramvaji, nebo když chodil po
Madridských ulicích. Lidé, kteří se
mají posvěcovat uprostřed běžného
života, se mohou ocitnout v podobné
situaci: otci nebo matce nezbyde
někdy nic jiného, než se modlit a
přitom se věnovat svým nejmenším.
Jejich modlitba bude jistě Bohu velmi



milá. Při výběru vhodného času a
místa pro modlitbu je rozhodně
dobré pamatovat na to, že Pán nás
očekává a má pro nás připravené
potřebné milosti, které nám chce v
modlitbě dát.

Modlitba je boj

Uvážíme-li, že modlitba je umění,
pak vězme, že modlitbou můžeme
neustále vzrůstat výš a nechat v sobě
pokaždé víc a víc působit Boží milost.
V tomto ohledu je třeba o modlitbu
svádět boj.[9] V prvé řadě se sebou
samým. Jakmile se totiž začneme
snažit o vnitřní ticho, začne se o nás
pokoušet roztržitost. Věci, které nás
rozptylují, nám odhalují, na čem v
srdci lpíme, a mohou nám být
podnětem k tomu, abychom poprosili
Pána o pomoc.[10]

Naše doba se vyznačuje rozšířenými
technologickými možnostmi, které
sice v mnohém usnadňují
komunikaci, ale také mnohem více



rozptylují. Dá se říci, že stojíme před
novou výzvou k prohloubení
kontemplativního života: naučit se
vnitřnímu tichu uprostřed vnějšího 
hluku. V mnoha oblastech je patrné
upřednostňování činnosti před
uvažováním a studiem; zvykli jsme si
na tzv. multi-tasking, soustředěnost
na víc věcí najednou, což může
snadno vést k rychlému jednání ve
stylu akce-reakce. Také jsme si však
díky tomu začali nově vážit takových
návyků jako je pozornost a
soustředění, neboť představují
způsob, jak si zachovat schopnost
rozvahy a jak rozvíjet to, co je
skutečně důležité.

Vnitřní ticho je nezbytnou
podmínkou pro kontemplativní život.
Osvobozuje nás od příchylnosti k
tomu, co je k dispozici ihned, co je
snadné, co rozptyluje, ale
nenaplňuje, a umožňuje nám
soustředit se na to, co je pro nás



skutečným dobrem: na Ježíše Krista,
který nám v modlitbě kráčí vstříc.

Vnitřní usebranost znamená přejití
od rozptýlenosti v mnoha činnostech
do vnitřního světa. Tam Boha
nalezneme snáze a také ho pak snáze
rozpoznáme v událostech našeho
života – v každodenních
drobnostech, v obdrženém světle, v
jednání druhých – a můžeme mu
projevovat úctu, lítost, prosit ho atd.
Vnitřní usebranost je pro
kontemplativní duši uprostřed světa
nezbytná: „Opravdové modlitbě,
která pronikne celého člověka,
prospívá víc než samota pouště
vnitřní usebrání.“[11]

Hledání nového světla

Jestliže i člověk je tím, kdo v modlitbě
něco hledá, pak by se ve svém vztahu
s Pánem neměl spokojit s rutinou.
Všechny trvalé vztahy vyžadují
neustálou snahu obnovovat
vzájemnou lásku, tudíž i vztah k



Bohu, který se utváří zvláště ve
chvílích věnovaných výhradně Jemu,
by se měl touto snahou vyznačovat.

„Pokud opravdu chceš, vše ve svém
životě můžeš nabídnout Pánu,
všechno se může stát příležitostí k
rozhovoru s tvým nebeským Otcem,
který neustále opatruje a udílí nové
světlo.“[12] Pán tato světla jistě udělí,
pokud je jeho děti budou horlivě
hledat, pokud budou ochotné
naslouchat jeho slovu a nebudou se
domnívat, že se už nic nového
dozvědět nemohou. Chování
Samařanky u studny je pro nás
příkladem: přestože její život víry
ochladl, v hloubi srdce uchovávala
touhu po příchodu Mesiáše.

Tato touha se promění v časté
rozhovory s Pánem o každodenních
starostech, aniž bychom přitom
žádali o jejich rychlé vyřešení podle
našich představ. Důležitější je
přemýšlet o tom, co chce Pán:



mnohdy od nás očekává pouze to, že
k Němu prostě přijdeme a vděčně si
připomeneme vše, co v nás
nepozorovaně působí Duch svatý.
Také se můžeme vrátit k textům
evangelia, v klidu rozjímat nad jejich
pasážemi, účastnit se jich jako „další
osoba“[13] a nechat Krista, aby k
nám promlouval. Živit modlitbu také
znamená inspirovat se pro rozhovor
s Pánem v textech, které nám církev
předkládá v liturgii dne. Zdroje
modlitby jsou nevyčerpatelné:
budeme-li je používat s obnoveným
zájmem, Duch svatý se už postará o
zbytek.

Když se nedostává slov

Přesto se však může stát, že se
člověku přes veškerou námahu
nedaří navázat s Bohem rozhovor.
Tehdy mohou být velkou útěchou
Pánova slova: „Při modlitbě pak
nemluvte naprázdno jako pohané;
oni si myslí, že budou vyslyšeni pro



množství svých slov.“ (Mt 6,7) V
takovou chvíli je třeba obnovit
důvěru v působení Ducha svatého v
duši, který „přichází na pomoc naší
slabosti. Vždyť ani nevíme, jak a za
co se modlit, ale sám Duch se za nás
přimlouvá nevyslovitelným
lkáním“ (Řím 8,26).

V návaznosti na slova svatého Pavla
Římanům Benedikt XVI. napsal, jak
má vypadat odevzdanost, jíž má být
modlitba prodchnuta: „Chceme se
modlit, ale Bůh je daleko a nám se
nedostává slov, jazyka, abychom s
Bohem mluvili, ba ani myšlenek.
Můžeme se jenom otevřít, dát svůj
čas k dispozici Bohu a čekat, aby nám
pomohl vstoupit do opravdového
dialogu. Apoštol říká, že právě tento
nedostatek slov, tato absence slov, ale
zároveň touha vstoupit do kontaktu s
Bohem, je modlitbou, kterou Duch
svatý nejenom chápe, ale nese ji a
tlumočí Bohu. Právě tato slabost se



skrze Ducha stává pravou modlitbou,
pravým kontaktem s Bohem.“[14]

Cítíme-li, že se nám s Pánem těžko
hovoří, nemusíme klesat na duchu.
Když se zdá, že srdce projevuje
nechuť vůči duchovním záležitostem,
když nám chvíle rozjímání připadá
dlouhá, myšlenky nám bloumají
jinde, vůle se vzpírá a srdce je
vyprahlé, může nám pomoci
následující úvaha:

„Pamatuj si, že modlitba nespočívá
ve vymýšlení krásných, vznešených
či útěšných proslovů…

Modlitbou je někdy pohled na obraz
Pána nebo jeho Matky, jindy
vyslovená prosba; jindy zase
obětování dobrých skutků nebo
plodů věrnosti.

Musíme stát u dveří Pána našeho
Boha jako voják na stráži. A to je
modlitba. Buďme jako psík, který se
svému pánu uloží k nohám.



Ať ti nikdy není zatěžko říkat mu:
”Pane, tady mě máš jako věrného
psa, nebo lépe, jako oslíka, který
nikdy nekopne toho, kdo ho má
rád.”[15]

Pramen, který proměňuje svět

Modlitba před námi otevírá bránu
vedoucí ke vztahu s Bohem,
relativizuje problémy, kterým někdy
přikládáme příliš velkou důležitost,
připomíná nám, že jsme neustále v
rukou našeho nebeského Otce.
Neizoluje nás však od světa, ani není
únikovou cestou před každodenními
problémy. Opravdová modlitba má
důležitou úlohu: působí na náš život,
osvětluje ho a pomáhá nám dívat se
na svět kolem sebe z nadpřirozeného
hlediska: „Intenzivní modlitba, která
však člověku nebrání v plném
nasazení ve světě, otevírá srdce Boží
lásce, otevírá je také lásce bratrské a
uschopňuje ke spoluvytváření dějin
podle Božího záměru.“[16]



Pán nechce v modlitbě uhasit pouze
naši žízeň, chce také, abychom
zakoušenou radost ze setkání s Ním
sdíleli s ostatními. Došlo k tomu i v
srdci Samařanky: poté, co poznala
Ježíše, spěchá, aby o něm pověděla
ostatním: „Mnoho Samařanů z onoho
města v něho uvěřilo pro slovo té
ženy, která svědčila: "Všecko mi řekl,
co jsem dělala". (Jan 4,39). Znakem
opravdové modlitby je touha podělit
se o setkání s Kristem s ostatními,
protože „co je to za lásku, která necítí
potřebu mluvit o milované osobě,
prezentovat ji a dávat ji poznat?“[17]

Panna Maria je učitelkou modlitby.
Ta, která uchovávala události spojené
se Synem v srdci a uvažovala nad
nimi (srov. Lk 2,51), se modlí spolu s
Ježíšovými učedníky (srov. Sk 1,14) a
učí je, jak dosáhnout plnosti darů
Ducha svatého, který je uvede na
cestu nadpřirozeného dobrodružství
evangelizace.



Juan Francisco Pozo - Rodolfo Valdés

[1] Katechismus katolické církve, č.
2567.

[2] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
67.

[3] F. Ocáriz, Pastýřský list, 14–II–
2017, č. 8.

[4] František, ap. exh. Evangelii
gaudium (24–XI–2013), č. 264.

[5] Tamtéž.

[6] Katechismus katolické církve, č.
2560. Srov. Svatý Augustin, De
diversis quaestionibus octoginta
tribus, 64, 4: CCL 44 A140 (PL 40, 56).

[7] Srov. Katechismus katolické
církve, č. 2710.



[8] Katechismu katolické církve, č.
2732.

[9] Srov. Katechismu katolické církve,
č. 2725 a násl.

[10] Srov. Katechismus katolické
církve, č. 2729.

[11] Svatý Josemaría, Brázda, č. 460.

[12] Svatý Josemaría, Výheň, č. 743.

[13] Boží přátelé, č. 222.

[14] Benedikt XVI., Generální
audience, 16. května 2012.

[15] Výheň, č. 73.

[16] Svatý Jan Pavel II., ap. list Novo
millennio ineunte, č. 33.

[17] František, ap. exh. Evangelii
gaudium (24–XI–2013), č. 264.



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/po-

cestach-kontemplace/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/po-cestach-kontemplace/
https://opusdei.org/cs-cz/article/po-cestach-kontemplace/

	Po cestách kontemplace

