
opusdei.org

„Po 50 letech se mi
konečně podařilo
skoncovat s
pochybnostmi“

Juan Arana je emeritní profesor
filozofie na univerzitě v Seville.
Během své kariéry byl
hostujícím profesorem na
Univerzitě v Navaře a na
několika fórech obhajoval
slučitelnost víry a rozumu. To je
důvod, proč mnozí jeho
kolegové byli překvapeni, když
loni v létě vydal knihu „Teologie
pro nevěřící“, ve které popisuje
svou cestu k víře, která před
několika lety skončila.



11.11.2021

Jak byste shrnul svůj proces
konverze?

Existuje mnoho typů konverzí, ale
pro mě jsou zvláště významné dva.
Filozofické obrácení, abych tak řekl,
spočívá v objasnění odpovědí, které
odkazují k Bohu, pomocí sil, které
člověk má, a s pomocí, kterou
dostává přirozeně - vzdělání,
inteligence, získané zkušenosti, jeho
učitelé nebo knihy, které čte. Nelze
však říci, že člověk takto získal
nadpřirozenou milost ani že učinil
krok směrem ke skutečně živému
náboženství stoprocentně.

Druhým typem obrácení by bylo
náboženské, což znamená přijetí
vnější milosti, která nám umožňuje
uvěřit nejen že Bůh existuje, ale že
má jméno Ježíš Kristus a že ustanovil



katolickou církev. Někdy se tyto dva
druhy obrácení spojí v jedno, jindy
jeden zastíní či předčí ten druhý.

Já nikdy nebyl ateistou. Od 18 let mi
bylo jasné, že i když existence Boha
jako osobní bytosti nemůže být
dokázána jako je tomu u
matematické věty, důkazy ve
prospěch jeho existence jsou větší
než ty proti. Ale náboženské
obrácení mi dlouho nebylo dopřáno.
V důsledku krize roku 68 a mého
pobytu v Madridu v té době jsem měl
jistá mentální omezení, která mi
nedovolila úplně říci „ano, věřím, že
je to tak“.

Jaké pochybnosti jste měl?

Moje hledání bylo intelektuální. To
neznamená, že popírám to afektivní,
sentimentální nebo imaginativní, ale
že pro mě tyto dimenze lidského
života nebyly tak problematické.

https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_Arana


Narodil jsem se do šťastné rodiny,
rodiče mě milovali, měl jsem
sourozence... Na světě jsem našel
mnohem víc dobrých než špatných
lidí. Taky jsem našel ženu, do které
jsem se zamiloval, a jsme spolu už víc
než 50 let. Moje problémy byly
povahy intelektuální.

Kdy jste se podle vás začal
přibližovat víře?

Vždycky jsem se chtěl zbavit svých
pochybností, už od velmi mladého
věku. Ve 20 letech jsem měl za to, že
bych měl tyto pochybnosti začít řešit,
ne jako něco okrajového, ale jako
něco, co je v mém životě podstatné. A
proto jsem studoval filozofii a stal se
profesorem právě v tomto oboru.
Takže jsem měl to štěstí, že jsem
dostal zaplaceno za to, co jsem chtěl
dělat.

A nejlepší je, že po 50 letech se mi
podařilo se z těchto pochybností
dostat a přesunout se od nevěry k



víře. Svým způsobem je moje kniha
jakýmsi účtem za tento dlouhý
proces, nikoliv popírání víry, ale
hledání člověka, který neustále
pochybuje a musí nad tímto tématem
přemýšlet a nahlížet jej ze všech
možných úhlů. Nechci si být
naprosto jistý, protože taková jistota
neexistuje, zejména v opravdu
důležitých otázkách. Chci si být jistý
tak akorát, abych se dokázal ztotožnit
s identitou věřícího člověka.

Stejně jako člověk, který má
najednou tušení, že takové nebo jiné
číslo vyhraje v loterii a je tak
schopen vsadit vše, co má. Pokud
člověk není schopen učinit tento
krok a vsadit absolutně vše, co má,
na určité číslo, v tomto případě na
Boha skrze Ježíše Krista a skrze
katolickou církev, nemůže říci, že je
stoprocentně věřící. Udělal jsem
tento krok teprve před dvěma lety a
od té doby sklízím plody celoživotní



práce, pochybností, utrpení a také
radostí.

Jak dlouho vám trvalo, než jste
tento proces popsal?

Tu knihu jsem nenapsal za den nebo
měsíc. Psal jsem ji po částech, během
posledních dvaceti let. Kousek po
kousku, tak jak jsem se vypořádával s
nějakou pochybností nebo nabýval
určitých zkušeností, vše jsem
zapisoval a kapitoly postupně
dokončoval. A tak toto vše postupně
krystalizovalo do jakéhosi stalaktitu
(krápníku), až jsem se vrátil k
praktikování a přijímání svátostí, což
je v náboženství zásadní krok.

Dalo by se říci, že toto je kniha,
která pomůže těm, kdo pochybují?

To je velmi odvážné tvrzení. Stejně
jako existuje mnoho druhů věřících,
existuje i mnoho typů ateistů,
nevěřících a agnostiků. Připadá mi
velmi obtížné, řekl bych téměř



nemožné napsat nějaký recept, který
by na každého zabral.

Prakticky celý život jsem pracoval na
státní univerzitě a ve filozofickém
prostředí, které je primárně nevěřící;
protože většina lidí studujících
filozofii nevidí náboženství jako
první alternativu. A v tom smyslu k
nim mám hodně blízko.

Všichni máme své pochybnosti,
naděje a nějakým způsobem i svou
víru. Každý musí ven z té díry kousek
po kousku a hledat jistoty nezbytné k
tomu, aby žil smysluplný život.
Hledání nevěřícího člověka je
hledání smyslu, který nenachází, ale
alespoň doufá, že ho nalezne.
Každému nevěřícímu či ateistovi
nebo komukoliv jinému bych řekl, ať
se nevzdává své naděje, že nakonec
to není tak bolestivé, těžké, tak černé
a pesimistické jako ve chvíli největší
sklíčenosti.



Nietzsche, Marx... Představa, že
lidé věří v Boha, aby nalezli naději
ve chvíli strachu a utrpení, v naší
době hodně rezonuje. Co byste na
to řekl?

Ve filozofii posledních dvou století se
zdá, že dominantní postoj se kloní k
ateismu, nebo alespoň k jisté skepsi.
Dokonce vznikl postoj, který se
nazývá filozofií podezření, který
vkládá do závorky jakoukoli údajnou
pravdu nebo tvrzení.

Domnívám se, že tento kritický
postoj je v jistém smyslu dobrý,
protože člověk musí být schopen
posoudit, kdy je něco dobrou
odpovědí a kdy se jedná o pseudo-
odpověď. Dochází k tomu, že se
automaticky říká „z principu
popírám všechno, co se mi
předkládá“. Existuje úplná
hierarchie pochybností a tvrzení.

Myslím, že zajímavou věcí na
filozofii je postoj, který potvrzuje, že



ve skutečnosti nejde o to, že mám ve
všem naprostou jistotu, ale že jsem
člověk schopný sázky. A vsadím na
to, co je podle mě
nejpravděpodobnější.

To, co bych kritizoval, je uzavřenost.
To, že dopředu řeknu „ne“. Je lepší
být připraven si ověřit, zda to, co je
mi předkládáno jako pravda, odolává
mým pochybnostem, a také zda to
odolává mému zkoumání. Když si
upřímně zachováte postoj, ve kterém
se snažíte být trochu neutrální,
nakonec si všimnete, že uvnitř věci
nejsou tak zkamenělé, tak nehybné.

Pěkná hvězdná noc na venkově je tak
nádherná podívaná, tak výjimečná,
že vás nutí přemýšlet, zda je opravdu
možné, že to vše kolem je jen tak.
Musí to mít nějaký smysl. Takže už
nejde o otázku, zda existuje nějaký
smysl, ale jaký to má smysl. Jakmile
se dostanete do tohoto bodu,
dospějete nakonec k závěru, že



nejsme sami a že stojí za to si na to
vsadit.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/po-50-

letech-se-mi-konecne-podarilo-
skoncovat-s-pochybnostmi/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/po-50-letech-se-mi-konecne-podarilo-skoncovat-s-pochybnostmi/
https://opusdei.org/cs-cz/article/po-50-letech-se-mi-konecne-podarilo-skoncovat-s-pochybnostmi/
https://opusdei.org/cs-cz/article/po-50-letech-se-mi-konecne-podarilo-skoncovat-s-pochybnostmi/

	„Po 50 letech se mi konečně podařilo skoncovat s pochybnostmi“

