
opusdei.org

Pastýřský list k Roku
eucharistie

Biskup Javier Echevarría, prelát
Opus Dei

06.07.2005

„Nejsvětější eucharistie obsahuje celé
duchovní dobro církve, Krista
samého, našeho velikonočního
Beránka a živý chléb. Skrze své tělo
Duchem svatým oživované a
oživující dává lidem život.“ (1) Tento
tajemný a nevystižitelný projev Boží
lásky k lidem zaujímá prvotní místo
v srdci křesťanů a konkrétně synů
Božích v Opus Dei. Takto to učil náš



milovaný Otec svým příkladem,
svými kázáními a spisy, když říkal, že
eucharistie tvoří „střed a základ
duchovního života křesťana.“ (2)

Proto nás naplnilo radostí
rozhodnutí Svatého Otce, které
oznámil na slavnost Těla Kristova,
slavit v univerzální církvi Rok
eucharistie. Uvědomte si, že tento
Rok eucharistie začíná v měsíci říjnu
na Mezinárodním eucharistickém
kongresu v Guadalajara v Mexiku a
končí v říjnu roku 2005 na
pravidelném Biskupském synodu,
který je věnován právě této
výjimečné svátosti.

Jako ideální pokračování jubilejního
roku 2000 a v duchu apoštolského
listu Novo Millenio ineunte si přeji,
abychom my, věřící prelatury,
spolupracovníci a všichni, kteří se
formují podle ducha Díla, denně
doprovázeli římského papeže a
snažili jsme se co nejvíce, aby



posvátná eucharistie zaujímala v
naší pozemské existenci stále
důležitější místo. Také vás vyzývám,
abyste v tomto Eucharistickém roce,
doprovázeni Pannou Marií a
modlitbou růžence a vedeni
příkladem svatého Josemaríi,
přicházeli aktivně ke svatostánku říci
Ježíši v přesvaté hostii s upřímnou
zbožností: Adoro te devote!
Pamatujme na tento cíl a buďme
nároční ve svém chování, protože
náš život bude mít takovou hodnotu,
jak intenzivní bude naše
eucharistická zbožnost.

Adoro te devote, latens deitas,

que sub his figuris vere latitas Tak
Bůh miloval svět

Začínáme osobním úkonem oddanou
adorací eucharistie, k samotnému
Kristu, neboť v této nejsvětější
svátosti „je obsaženo opravdově,
skutečně a podstatně Tělo a Krev s
duší a božstvím našeho Pána Ježíše



Krista a tudíž celý Kristus.“ (3) Ježíš
je přítomen, ale není vidět: je skrytý
pod způsobami chleba a vína. (4) „Je
skrytý v Chlebě... z lásky k tobě.“ (5)

Láska, která se projevuje k tvorům, je
příčinou, proč zůstává mezi námi, v
tomto světě, pod závojem
eucharistie. „Od malička jsem
dokonale chápal důvod eucharistie:
je to pocit, který všichni máme; chtít
zůstat navždy s tím, koho
milujeme.“ (6) Náš Otec, když
uvažoval o tajemství lásky Krista,
který se těší z toho, že může přebývat
mezi lidskými dětmi (Př 8,31), který
nechce, aby zůstaly sirotky (Jn 14,18),
který se rozhodl zůstat s námi až do
skonání věků (Mt 28,20), přirovnával
důvod ustanovení této svátosti k
obrazu osob, které se musí rozejít.
„Přály by si zůstat vždy spolu, ale
povinnost - ať už je jakákoliv - je
zavazuje k rozchodu“; a když toho
nemohou dosáhnout, „vyměňují si
pozdravy, snad i fotografii“, ale



„nemohou udělat víc, protože
schopnosti tvorů nesahají tak daleko,
jako jejich touha.“ Ježíš, Bůh i Člověk,
tato omezení kvůli naší lásce
překonává. „To, co my nemůžeme, to
může náš Pán.“ On „nezanechává
symbol, nýbrž skutečnost: zůstává
zde On sám“ (7): ten, který se narodil
z Marie v Betlémě; ten, který
pracoval v Nazaretě a procházel
Galileí a Judskem a zemřel ukřižován
na Golgotě; ten, který slavnostně
vstal třetího dne z mrtvých a zjevil se
opakovaně svým apoštolům. (8)

Křesťanská víra vždy vyznávala tuto
identitu. Také proto, aby odmítla
nostalgii těch, kteří omlouvají svého
slabého křesťanského ducha
tvrzením, že neviděli Pána jako první
apoštolové; nebo aby odmítla ty, kteří
tvrdí, že by se chovali jinak, kdyby se
s ním mohli stýkat přímo. Všichni
říkají: „Chtěl bych vidět, jak vypadá,
chtěl bych vidět jeho postavu, jak se
obléká, jak se obouvá!“ Ale ty Ho



vidíš, dotýkáš se Ho, máš Ho za
pokrm. Chceš vidět jeho oblečení, ale
On sám se ti vydává nejenom proto,
abys Ho viděl, ale aby ses Ho uvnitř
sebe dotýkal, měl Ho za pokrm a
přijímal Ho. Nikdo proto k Němu
nemůže přistupovat s nedůvěrou,
vlažně: všichni se zápalem, všichni s
dychtivostí a bdělostí.“ (9)

Bůh, který je nablízku

Svatý Josemaría nás učil, abychom
převzali úplnou odpovědnost
plynoucí ze skutečnosti, že věříme v
reálnou přítomnost Ježíše Krista v
eucharistii, tj. aby Pán vstoupil do
našeho života a my do jeho, abychom
na něj hleděli a kontemplovali ho -
očima víry - jako na osobu, která je
reálně přítomná: vidí nás, slyší nás,
čeká na nás, mluví k nám, přibližuje
se k nám a hledá nás, přináší za nás
oběť ve svaté mši. (10)

Otec nám vysvětloval, že lidé mají
sklon si představovat Pána velmi



„daleko, kde září hvězdy“, jako by se
o své nestaral; stále nevěří, „že je
vždy vedle nás.“ (11) Možná, že jste
potkali lidi, kteří si myslí, že Stvořitel
je od lidí vzdálen, kterým se zdá, že
ho malé nebo velké události v životě
lidí nezajímají. My ale víme, že to tak
není, že „Hospodin je vyvýšený, ale
hledí na poníženého“ (Žalm 137,6,
Vlg): s láskou si každého všímá,
zajímá se o všechno, čím žijeme.

„Bůh naší víry není vzdálená bytost,
která nezúčastněně shlíží na náš
osud, bídu a nouzi. Je to Otec, který
tak miluje své děti, že posílá na svět
Slovo, druhou osobu Nejsvětější
Trojice, aby se toto Slovo stalo Tělem,
zemřelo za nás a vykoupilo nás. Je to
tentýž milující Otec, který nás teď
jemně přitahuje k sobě působením
Ducha svatého, přebývajícího v
našich srdcích.“ (12) Díky jeho
nekonečné lásce a zájmu o každého z
nás se Slovo stalo Tělem, pracovalo a
trpělo zde na zemi jako jeho bližní a



zůstalo zde nadále ve svaté Hostii. Je
to opravdu Emanuel, Bůh s námi.
„Stvořitel se v přebohaté lásce sklání
ke svým tvorům. Jakoby tolik důkazů
jeho milosrdenství nestačilo,
ustanovuje náš Pán Ježíš Kristus
eucharistii, abychom mohli být stále
blízko u něho, a - pokud zde můžeme
vůbec něco pochopit - proto ho žene
láska, které nic neschází k tomu, aby
nebyl bez nás.“ (13)

Úkony adorace

Před tajemstvím víry a lásky se
skláníme v adoraci, protože pouze
tak vhodně projevujeme svou víru v
opravdovou přítomnost Krista v
eucharistii, který je zde skutečně a
podstatně přítomen se svým tělem,
duší a božstvím. Tento úkon je nutný
také z toho důvodu, že pouze jím
může naše láska - odevzdaná a
totální - dosáhnout takové odpovědi,
která je adekvátní nesmírné lásce
Ježíše ke každému člověku (srov. Jan



13, 1; Lk 22, 15). Naše adorace
svátostného Krista, vzhledem k tomu
že je to Bůh, zahrnuje vnější gesta a
vnitřní zbožnost, zamilování. Není to
konvenční obřad, nýbrž intimní
obětování se osoby, které se
projevuje navenek. „Ve svaté mši
uctíváme Boha a plníme tak s láskou
první povinnost tvora ke svému
Stvořiteli: 'Pánu, svému Bohu, se
budeš klanět, a jen jemu sloužit' (Dt
6,13; Mt 4,10). Ne chladné, vnější
klanění se služebníka, ale intimní
prokazování úcty a oddanosti, které
je projevem vřelé lásky dítěte.“ (14)

Úkony adorace - jako je sklonění
hlavy nebo těla, pokleknutí nebo
kleknutí - vždy vyjadřují úctu a
lásku, poslušnost, pokoření, touhu po
spojení, službě a ovšem ne servilnost.
Opravdové klanění se neznamená
odcizení, vzdálenost, nýbrž láskyplné
sjednocení, protože „Boží dítě se
stýká s Pánem jako se svým Otcem.
Jeho vztah není ani ponížená



úslužnost, ani formální úcta, ani
pouhá zdvořilost, nýbrž je to vztah
proniknutý upřímností a
důvěrou.“ (15)

Jak velký význam přisuzoval svatý
Josemaría těmto projevům zbožnosti,
ať už se zdály sebenepatrnější! Tyto
maličkosti mají nezanedbatelný
význam, odhalují vnitřní ušlechtilost
člověka a kvalitu jeho víry a lásky.
„Jak mají dnes všichni naspěch, když
se chtějí stýkat s Bohem! (...). Ty ale
nespěchej. Místo zbožného
pokleknutí nekřiv směšně tělo, vždyť
je to výsměch (...). Poklekni pomalu,
zbožně, dokonale. A když klečíš před
svátostným Ježíšem, řekni mu v
srdci: Adoro te devote, latens deitas.
Klaním se ti vroucně, skrytý Bože
náš.“ (16)

A ještě větší důležitost připisoval
vnitřnímu postoji lásky, který má
proniknout všechny vnější projevy
eucharistické zbožnosti. Adorace



svátostného Ježíše vychází od
kontemplace jeho lásky k nám a
pokračuje úplným odevzdáním se
jemu; ale nezůstává pouze u slov,
která jsou také potřebná, ale
především se projevuje ve vnějších a
vnitřních skutcích našeho odevzdání:
„pokusme se každý z nás říci ve svém
srdci Pánu, že nás od něho nesmí nic
odloučit, že jeho bezbranné
obětování se pod křehkými
způsobami chleba a vína z nás
udělalo dobrovolné otroky.“ (17)
Když svatý Tomáš Akvinský rozvíjel
myšlenku svatého Jana z Damašku,
vysvětloval, že při opravdové adoraci
vnější pokorný postoj těla vyjadřuje a
povzbuzuje vnitřní zbožnost duše,
touhu podrobit se Bohu a sloužit mu.
(18)

Nemusíme se zdráhat, když Pánovi
stále opakujeme, že ho milujeme a
uctíváme, právě naopak, ale musíme
dodat k těmto slovům skutky
podřízenosti a poslušnosti. „Bůh, náš



Pán, chce, abyste mu opakovali, když
ho každé ráno přijímáte: Pane,
věřím, že jsi zde, že jsi skrytý pod
svátostnými způsobami! Klaním se ti,
miluji tě! A když ho navštívíte v
kapli, opakujte mu znovu: Pane,
věřím, že jsi skutečné přítomný!
Klaním se ti, miluji tě! Toto je
opravdová láska k Pánovi. Takto ho
budeme milovat každý den více a
více. Potom mu dále projevujte lásku
během dne tím, že na něho myslíte a
promýšlíte tato slova: dokončím
dobře tyto věci z lásky k Ježíši Kristu,
který na nás shlíží ze
svatostánku.“ (19)

Tibi se cor meum totum subiicit,

quia, te contemplans, totum deficit 
Úžas před tajemstvím lásky

Náš Otec mnohokrát opakoval před
Ježíšem Kristem, který se odevzdal v
eucharistii: „vydal se pro tebe“; „tak
hluboko pokořil sám sebe, z lásky k
tobě.“ (20) Když uvažuje o tak velké



lásce, věřící srdce je jakoby zasažené
bleskem a touží na tuto lásku
odpovědět a vydává se plně Pánovi.
„Žasnu nad tímto tajemstvím
lásky.“ (21) Pěstujme si tento postoj,
tuto způsobilost rozumu a vůle, aniž
by se tento postoj změnil ve zvyk, a
mějme vždy prostou duši dítěte,
které se raduje nad dárky, jež mu
připravuje jeho otec. Říkejme také s
velkou vděčností: „Děkuji ti, Ježíši,
děkuji ti za to, že ses ponížil do
takové míry, až jsi nasytil všechny
potřeby našeho ubohého srdce.“ (22)
Pak, jako přirozený důsledek,
začneme zpívat, chválit Boha Otce,
který se rozhodl živit své děti Tělem
a Krví svého Syna. Vytrvejme ve
chválách, protože budou stejně vždy
nedostatečné. (23)

Ježíš přebývá v eucharistii, aby
uzdravil naši slabost, naše
pochybnosti, naše obavy, naše
úzkosti; aby vyléčil naši osamělost,
nerozhodnost, malomyslnost; aby



nás doprovázel na cestě; aby nám
pomáhal vydržet v boji. A především
aby nás naučil milovat a přitáhnul
nás k sobě, k Lásce. „Až budete
rozjímat o svaté Hostii, vystavené na
oltáři v monstranci, uvažte, jak velká
je láska a něha Kristova. Já sám si to
vysvětluji pomocí lásky, kterou k
vám chovám. Kdybych musel
pracovat daleko a současně mohl být
u každého z vás, s jakou radostí bych
to dělal!

„Kristus je toho, na rozdíl ode mne,
schopen. On, jenž nás miluje
nekonečně větší láskou než je ta,
kterou mohou unést všechna
pozemská srdce, s námi zůstal proto,
abychom se vždy mohli připojit k
jeho nejsvětějšímu lidství a aby nám
poskytl pomoc, útěchu, posilu i
věrnost.“ (24)

„Mé úmysly nejsou úmysly vaše a
vaše cesty nejsou cesty moje, je výrok
Hospodinův. Jako jsou nebesa vyšší



než země, tak převyšují cesty mé
cesty vaše a úmysly mé úmysly
vaše“ (Is 55,8-9). Logika eucharistie
převyšuje jakoukoliv logiku lidskou
nejenom proto, že přítomnost Krista
pod svátostnými způsobami je
tajemstvím, které nebudeme moci
nikdy naším rozumem plně pochopit,
ale také proto, že sebedarování
Krista v eucharistii naprosto
převyšuje omezenost lidského srdce
a omezenost všech lidských srdcí
dohromady. Takováto štědrost se
může schopnostem naší duše zdát
nevysvětlitelná, protože je na hony
vzdálená od velkých i drobných
sobeckých skutků, které na nás na
každém kroku číhají.

„Největší šílenec, který kdy existoval
a bude existovat, je On. Lze si snad
představit větší šílenství, než
odevzdávat se tak, jak to dělá On,
těm, kterým se odevzdává?
Šílenstvím by bývalo už bylo, kdyby
zůstal bezbranným dítětem: tak by se



ale mnoho zlosynů rozněžnilo a
neodvážili by se ho týrat. Jemu se to
zdálo málo: chtěl se ještě více pokořit
a více se rozdávat. A tak se nám stal
pokrmem, stal se nám chlebem.

Božský šílenče! Jak s tebou jednají
lidé? A co já sám?“ (25)

Je zapotřebí rozšířit srdce, abychom
se mohli přiblížit ke svátostnému
Ježíši. Jistě, vyžaduje se víra. Ale
kromě toho, abychom byli
eucharistickými dušemi, je třeba
'umět milovat', 'umět se rozdávat
druhým' napodobujíc - když bereme
do úvahy naši nepatrnost -
odevzdání Krista všem lidem a
každému člověku zvlášť. Na základě
svých osobních zkušeností nám mohl
svatý Josemaría svěřit: „To, jak často
navštěvujeme Pána, závisí na dvou
věcech: víře a srdci, tj. vidět pravdu a
milovat ji.“ (26)

Ve „škole“ svatého Josemaríi



Protože náš Otec měl velice silnou
víru - „dala by se krájet“ - a protože
uměl milovat, vždyť se mohl uvádět
„jako příklad člověka, který umí
milovat“, zakoušel již od útlého
mládí velmi silně Kristovu lásku,
která vedla Krista k přebývání v
eucharistii. Proto „bláznovství lásky“
našeho Pána, když se nám daroval v
této svátosti, „mu rvalo srdce“ a
chápal to naprosté pokoření a
ponížení, kvůli kterému se Pán z
něžné a zároveň bezohledné lásky
přiblížil ke každému z nás. Také
proto uměl odpovědět na tuto lásku,
aniž by se přizpůsobil všeobecné
anonymitě: cítil se přímo oslovený
Kristem, který se obětuje v
eucharistii za jeho život a za život
ostatních, a proto byl schopen napsat
s poukazem na nejsvětější oběť:
„'Naše' mše, Ježíši....“ (27)

Dávejme se dennodenně na tuto
cestu našeho nejmilejšího
zakladatele: prosme Pána spolu s



apoštoly, jak opakoval svatý
Josemaría: adauge nobis fidem!
Naučme se také v „Mariině škole“
vydávat se neustále bližním a
začněme nejdříve sloužit těm, kteří
jsou nám nejblíže, s pozornou láskou,
která je schopná oběti. Tak se
naučíme i my vstoupit do tajemství
eucharistické lásky a spojit se
intimně s obětí Krista. Současně nás
láska, kterou chováme ke
svátostnému Ježíši, povede k tomu,
abychom se vydávali bližním, aniž by
si toho ostatní všimli, aniž bychom
své okolí obtěžovali: jak to činil On,
ve skrytosti. „Ježíš přišel na svět z
lásky, a aby nás této lásce naučil,
zůstal s námi v eucharistii.“ (28)

Musíme v našem osobním jednání
napodobovat oblatus est quia ipse
voluit (Iz 52,7, Vlg) Ježíše: pevné
rozhodnutí darovat se a odevzdat se
milované osobě, naplnit to, co
očekává a o co prosí. Potřebujeme
srdce čisté, plné upřímných citů a



zbavené nepořádku, který je
důsledkem naší nevyrovnanosti.
„Vnější projevy lásky musí totiž
vycházet ze srdce a přerůstat ve
svědectví křesťanského jednání (...).
Aby naše slova byla pravdivá, jasná,
přiměřená, aby uměla pomoci a
potěšit, aby především uměla
přivádět druhé lidi k Božímu
světlu.“ (29)

Být opravdovými eucharistickými
dušemi neznamená věrné
zachovávání obřadů, které jsou
pochopitelně nenahraditelné. Je to
naprosté odevzdání srdce a celého
života z lásky k tomu, který si nás s
tou největší velkomyslností vyvolil a
nadále nás považuje za své. Naučme
se od Panny Marie pokornosti a
bezpodmínečné ochotě milovat
Krista, přijímat ho a sloužit mu.
Často uvažujme, jak nám
doporučoval náš milovaný Otec, že
Maria „byla neposkvrněně počatá,
aby ve svém lůně chovala Krista.“ A



odpovězme na otázku, která toto
pozvání zakončuje: „jestliže účinek
milosti má být úměrný rozdílu mezi
darem a zásluhou, neměli bychom
proměnit celý náš den v neustálou
eucharistickou oběť?“ (30)

Visus, tactus, gustus in te fallitur,

sed auditu solo tuto creditur Se
světlem víry

Jak očividně vystupuje do popředí
omezenost smyslů před Nejsvětější
svátostí! Zkušenost smyslů je
přirozená cesta našeho rozumu pro
poznávání věcí, ale v tomto případě
zde smysly nestačí. Člověka
zachraňuje od selhání smyslů před
eucharistií jenom sluch. Pouze když
slyší slovo Boží, které zjevuje to, co
skrze smysly rozum nevnímá, a
přijímá ho vírou, dojde k poznání, že
tato substance - i když se mu podobá
- není chléb, ale tělo Kristovo, není
víno, ale krev Vykupitele.



Také rozum selhává, protože nemůže
a nikdy nebude moci pochopit
možnost, že i když zůstávají viditelné
„způsoby“ chleba a vína, podstatnou
skutečnost tvoří Tělo a Krev Krista.
„Nechápe duch, nedozírá, horlivá
však sílí víra, ač je jiný věci zjev.“ (31)

Touto teologickou ctností se před
tajemstvím eucharistie dochází k
jistotě, která je pro pouhý rozum
nemožná. „Pane, pevně věřím.
Děkujeme ti, že jsi nám dal víru!
Věřím v tebe, v zázrak lásky, který se
projevil po proměnění ve skutečnou
přítomnost pod eucharistickými
způsobami na oltáři a ve
svatostánku, kde přebýváš. Věřím
ještě více, než kdybych tě slyšel svým
sluchem, než kdybych tě viděl svým
zrakem, než kdybych se tě dotkl
svýma rukama.“ (32)

„To je veškerá naše víra, která se
mění ve skutky, když věříme v Ježíše,
v jeho skutečnou přítomnost pod



způsobami chleba a vína.“ (33) Víra v
moc Stvořitele, víra v Ježíše, který
potvrzuje: „Toto je mé tělo“, a
dodává: „Toto je kalich mé krve.“
Víra v neomezené působení Ducha
svatého, který zasáhl při vtělení
Slova v lůně Panny Marie a zasahuje
v úžasném eucharistickém
proměnění, při přepodstatnění.

Víra v církev, která nás učí: „Kristus,
náš Vykupitel, řekl, že je to skutečně
jeho tělo, které se nabízí pod
způsobou chleba (Mt 26,26 nn; Mk
14,22 nn; Lk 22,19 nn; 1 Kor 11,24
nn). Proto měla církev Boží vždy
přesvědčení, a nyní ho opět
vyhlašuje na tomto svatém Koncilu,
že konsekrací chleba a vína se
uskutečňuje proměna celé podstaty
chleba v podstatu těla Krista, našeho
Pána, a celé podstaty vína v podstatu
jeho krve. A tato proměna, patřičně a
vhodně, byla nazvána svatou a
katolickou církví
přepodstatněním.“ (34)



V návaznosti na tento Koncil a v
souladu s celou tradicí předchozí
Učitelský úřad zdůraznil, že „každé
teologické vysvětlení, které se
pokouší toto tajemství nějakým
způsobem rozumem osvětlit, musí se,
aby bylo v souladu s katolickou
vírou, držet samotné skutečnosti,
nezávislé na naší mysli, že chléb a
víno přestaly existovat po
konsekraci, takže úctyhodné tělo a
krev Krista Ježíše jsou právě ty
podstaty, které jsou opravdu před
námi.“ (35)

Chtěl bych vám doporučit, abyste si
zvláště během tohoto Roku
eucharistie znovu pročetli a
promýšleli některé důležité
dokumenty, které Učitelský úřad
věnoval Nejsvětější svátosti. (36)
Přijměme vděčně tyto zbožné texty a
posilňujme naši obedientia fidei
Božímu Slovu, které k nám z nich
promlouvá s autoritou předanou
Ježíšem Kristem (37).



Credo quidquid dixit Dei Filius;

nil hoc verbo veritatis verius Slova
života

Naše víra se zakládá na samotných
slovech Pána, kterým církev vždy
rozuměla tak, jak byla vyslovena, tj.
v úplném a skutečném významu.
Potom, co rozmnožil chléb a ryby,
Pán prohlásil: „Já jsem ten chléb živý,
který sestoupil z nebe. Kdo bude jíst
tento chléb, bude žit navěky. A chléb,
který já dám, je mé tělo, obětované
za život světa (Jn 6,51).“ Nemluvil
obrazně, protože kdyby to tak bylo,
tak by po zjištění, že mnozí, včetně
některých apoštolů, se pohoršují nad
těmito slovy, podal vysvětlení jinými
slovy. Ale neučinil to, naopak, ještě
důrazněji potvrdil: „Kdo jí mé tělo a
pije mou krev, má život věčný a já ho
vzkřísím v poslední den. Vždyť mé
tělo je skutečný pokrm a má krev je
skutečný nápoj (Jn 6,54-55).“ Aby si
nemysleli, že se jim chce vydat jako



pokrm ve formě materiální a
smyslové, dodal: „Co dává život je
duch, tělo nic neznamená. Slova,
která jsem vám mluvil, jsou duch a
jsou život (Jn 6,63).“

Jsou to slova Verbum spirans
laborem: slova lásky, která vedou k
lásce, protože zjevují Lásku Boha k
lidem, oznamují radostnou novinu:
„Trojice se sklání v lásce k
člověku.“ (38) Jak by mu mohlo
nezáležet na všem tom, čím žijeme?
Jak by mohl nezasáhnout v případě
potřeby v náš prospěch? „Sión
říkával: 'Hospodin mě opustil,
Panovník na mě zapomenul.' 'Cožpak
může zapomenout žena na své
pacholátko, neslitovat se nad synem
vlastního života? I kdyby některé
zapomněly, já na tebe
nezapomenu' (Is 49,14-15).“ Tento
zájem, tato starostlivost Boha ke
každému z nás spolu se vtělením
Slova k nám přichází
prostřednictvím jeho lidského srdce.



„Ježíše dojímá hlad a bolest, ale
především ho dojímá nevědomost.
Uviděl velký zástup lidí a bylo mu
jich líto, protože byli jako ovce bez
pastýře; a začal je poučovat o mnoha
věcech (Mk 6,34).“ (39)

Postoj důvěry

Na přirozené rovině je logické dávat
velkou důležitost smyslové
zkušenosti, protože je to základ vědy
a poznání. Ale pokud budou oči
„upoutané k pozemským věcem“,
není obtížné nebo zvláštní, že
dochází k tomu, co popsal náš Otec:
„Oči duše se kalí, rozum sám sebe
považuje za schopného vše pochopit,
aniž přihlédne k Bohu (...). Lidský
rozum se považuje za střed vesmíru,
opájí se znovu oním 'budete jako
bohové' (Gn 3,5), pln lásky k sobě se
odvrací od lásky Boží“ (40). V době,
která „se snaží vytvořit
všudypřítomné klima soustředit
všechno na člověka, je plná



materialismu, nevědomosti o
transcendentálním povolání
člověka“ (41), musíme v sobě
pěstovat a šířit ve svém prostředí
postoj otevřenosti k ostatním a
zároveň jim s rozvahou důvěřovat.
Již dříve jsem vám ukázal, že aby se
pochopila „marnivá Boží
velkomyslnost“ eucharistie (42), je
nutné „umět milovat“; vezměte také
do úvahy, že je stejně tak nutné
„umět naslouchat“ a důvěřovat,
především Bohu a jeho církvi. Víra -
podřízení a současně povýšení
rozumu - ve svátostného Ježíše nás
osvobodí od této osudné spirály,
která oddaluje od Boha a od lidí;
zachrání nás od „všeobecné
ješitnosti“, která zakrývá „to nejhorší
zlo.“ (43) Toto pokoření se rozumu
před nestvořeným Slovem, které je
skryté ve způsobě chleba, nám
pomáhá se nespoléhat pouze na naše
smysly a náš úsudek, a také v tom,
abychom v sobě posilovali autoritu



Boha, který se nemýlí a ani se
nemůže mýlit.

Ve svatostánku se skrývá síla, je to
nejjistější útočiště před
pochybnostmi, úzkostí a neklidem.
(44) Je to svátost nové smlouvy,
smlouvy věčné, konečná a definitivní
nová zvěst, protože už neexistuje jiná
možnost, jak se více vydat. Bez Krista
by člověk a svět zůstal v temnotách.
Také život křesťana, pokud se od
něho odděluje, se zahaluje stále více
a více do tmy. Tato svátost, konečná
zvěst, zapuzuje navždy vše staré,
nedostatek víry, hřích. „Všechno
staré, škodlivé, vše, co nenese užitek -
malomyslnost, nedůvěra, smutek,
zbabělost -, to vše bychom měli
odhodit pryč. Eucharistie přináší
Božím dětem novou zvěst a měli
bychom na ni odpovídat in novitate
sensus (Řím 12, 2), s obnoveným
smýšlením i jednáním. Byl nám dán
nový zdroj energie, mohutný kořen
napojený na Pána.“ (45)



In Cruce latebat sola Deitas,

at hic latet simul et Humanitas S
Kristem na Kalvárii

Oslavování eucharistie nás přivádí
na Kalvárii, neboť „v této
nadpřirozené oběti, která se
uskutečňuje při mši, je obsažen a
nekrvavě se obětuje tentýž Kristus,
který se jedinkrát sám vydal krvavě
na oltáři kříže (Žid 9,27)(...). Jediná a
tatáž je ve skutečnosti tato oběť a ten,
který se nyní vydává prostřednictvím
služebného úřadu kněží, je tentýž,
který předtím vydal sám sebe na
kříži, přičemž je pouze rozdílný
způsob této oběti.“ (46) K výkupné
oběti přistupujeme „nejenom skrze
vzpomínku plnou víry, nýbrž také v
konkrétním styku, protože se tato
oběť zpřítomňuje a svátostně
zvěčňuje v každé komunitě, která ji
přináší rukama posvěceného
služebníka.“ (47)



Na Golgotě, na jiném kříži vedle
Ježíše, je Dismas, kající lotr.
Shodujeme se s ním, že se nacházíme
vlastně před toutéž Osobou, že se
účastníme téže dramatické události.
Také máme stejně - nebo chceme mít
- hlubokou víru v tuto Osobu: lotr
věřil, že Ježíš přinesl s sebou Boží
království a, činíc pokání, přál si v
tomto království s Kristem zůstat. My
rovněž věříme, že je to Bůh, Syn Boží,
který se stal člověkem, aby nás
vykoupil, ale odlišujeme se od tohoto
kajícího hříšníka v tom, že on viděl
lidskou přirozenost Krista, ne jeho
božství, kdežto my ve svátostném
Ježíši svými smysly nevidíme ani
božskou, ani lidskou přirozenost.

Kající lotr

Na rozdíl od druhého zloděje, Dismas
uznal své viny, přijal zasloužený trest
za své hříchy a vyznal svatost Ježíše:
„On neudělal nic zlého (Lk 23,41).“
Také my prosíme Pána, aby nás přijal



do svého království. Abychom ho
přijímali do svého srdce více očištěni,
vyznáváme své viny a prosíme ho o
odpuštění. Je-li to nezbytné,
přicházíme, jak nás učí církev, s
lítostí ke svátosti smíření:

„Jestliže není vhodné, aby nikdo
nepřistupoval k jakémukoliv
posvátnému úřadu jinak než svatě,
(...) s tou větší svědomitostí se musí
křesťan vyhnout tomu, aby ho
přijímal bez náležité úcty a svatosti,
zvláště když čteme v epištole tato
varovná slova: 'Kdo totiž jí a pije, a
tělo Páně nerozlišuje od obyčejného
chleba, jí a pije si odsouzení (1 Kor
11,29).' Proto kdo chce přijímat, musí
mít na paměti jeho doporučení:
'Proto musí sám sebe člověk zkoumat
(1 Kor 11,28).'

Církev vyhlašuje, že nikdo nemůže
přistoupit k posvátné eucharistii s
vědomím smrtelného hříchu, ať už



by pociťoval sebevětší lítost, aniž by
předtím nebyl u svaté zpovědi.“ (48)

Pokora ukřižovaného Krista
způsobila, že Dismas nezpychnul a
přijal utrpení pokorně a odmítl
pokušení vzpoury. „Pokora Ježíšova:
v Betlémě, v Nazaretě, na Kalvárii...
Ale ještě více pokory a sebepokoření
je v nejsvětější Hostii: více než v
chlévě, více než v Nazaretě a více než
na Kříži.“ (49) Napodobujme latro
penitens s pokornou ochotou, z těch
nejlepších důvodů, protože příklad
sebepokoření v eucharistii, který
kontemplujeme s vírou, je ještě větší
než ten, který viděl lotr na vlastní oči
na Kalvárii. Když se naše pyšné já
hlásí o to, co mu domněle patří, činíc
si nároky na pohodlí, smyslovost,
uznání nebo vděčnost, jediným
lékem je pohlédnout na
Ukřižovaného, jít ke svatostánku a
účastnit se svátostně na jeho oběti. K
tomuto závěru došel náš Otec, když



takto uzavřel bod 533 Cesty: „Proto
musím tolik milovat mši!“ (50)

Trůn všech ctností

Svatý Tomáš Akvinský píše, že
Kristus na kříži podává příklad každé
ctnosti: „Passio Christi sufficit ad
informandum totaliter vitam
nostram“ (51), stačí se otočit k
Ukřižovanému, abychom se naučili,
co všechno potřebujeme v tomto
životě. A pokračuje: „Nullum enim
exemplum virtutis atest a
Cruce“ (52), nechybějí zde příklady
žádné ctnosti, každá ctnost jich má
nadbytek: síla, trpělivost, pokora,
odpoutání se, láska, poslušnost,
pohrdání poctami, chudoba,
sebezapření...

V eucharistii nalézáme něco
podobného: je to výjimečný trůn
lásky a pokory; v tomto božském
daru nacházíme také posilu pro další
křesťanské ctnosti. „V posvátné
eucharistii a modlitbě se nachází



trůn, na kterém se naučíme žít a
sloužit s radostí všem duším:
vládnout a zároveň také sloužit,
svobodně poslouchat a zároveň
milovat poslušnost, hledat jednotu s
respektem k různosti a rozmanitosti,
a to v tom nejtěsnějším
sjednocení.“ (53)

Projevuje se zvláště jako trůn pro ty
ctnosti, které se musí pěstovat
každodenně v práci, v rodině, v
běžných situacích, které potkávají
každého člověka: naučit se čekat,
umět každého přijmout, být vždy k
dispozici... Mlčení svátostného Ježíše
je zvláště přitažlivé pro ty, kteří, jako
my, se mají posvěcovat nel bel mezzo
della strada, zaneprázdněni tisíci
věcmi, které zdánlivě nemají žádnou
důležitost. Tím, jak Ježíš mlčí ve
svatostánku, zdůrazňuje, že obyčejný
život - který plyne v pokoře - nám
nabízí možnost stálého posvěcování
a apoštolátu; že obsahuje celý poklad
a sílu Boha, který zasahuje do našeho



života a stále s námi mluví a bez jeho
vědomí nám nespadne na zem ani
ten nejmenší vlas (Mt 10,29).

Když kontemplujeme svátostného
Ježíše, uvědomujeme si nutnost žít s
upřímností úmyslu, nemít jinou vůli
než vůli Boží: sloužit duším, aby
dosáhly nebe. Do popředí se dostává
důležitost toho, abychom se vydávali
ostatním na úkor našeho vlastního
života a doprovázeli v tichosti naše
blízké s trpělivostí a diskrétností, v
přátelství a s láskou, která se
projevuje skutky možná malými, ale
zato konkrétními a užitečnými, s
ochotou sloužit kdykoliv a s
otevřeností srdce, které umí nalézt
pro všechny i každého jednotlivého
člověka vhodné slovo, potřebnou
radu a útěchu nebo doktrinální
komentář a bratrské napomenutí.

„Ježíš se snižuje ke každému, přijímá
každého, vydává se za každého - za
každou svatokrádež, rouhání, za



chladnost tolika lhostejných lidí - jen
aby nabídl každému, i kdyby to měl
být jen jediný člověk, tlukoucí srdce,
které bije v jeho zraněné hrudi.“ (54)

Odevzdat se službě ostatním

Před skutečnou přítomností Ježíše ve
svatostánku se chápe nevýslovná
působivost toho „skrýt se a nebýt
vidět“, které neznamená propadnout
dolce far niente, izolovat se od
ostatních, přestat působit v okolním
prostředí a ovlivňovat vývoj událostí
v okruhu rodinném, pracovním nebo
společenském. Naopak to znamená
dávat všechnu slávu Bohu a
respektovat svobodu ostatních a také
snažit se je vést k Pánovi ne s
lidským halasem, ale s
„donucovacím“ příkladem vlastního
odevzdávání se a s ctnostmi radosti a
štědrosti.

Když se díváme na svátostného
Ježíše, přesvědčujeme se o vhodnosti
„stát se chlebem“, aby mohli ostatní



žít z našeho - z naší modlitby, z naší
služby, z naší radosti -, aby
pokračovali na cestě svatosti.
Přesvědčujeme se o nutnosti „tiché a
mlčící oběti“ (55), bez okázalosti a
nabubřelých gest. „Ježíš zůstal v
eucharistii z lásky... kvůli tobě.
Zůstal, i když věděl, jak ho přijmou
lidé... a jak ho přijmeš ty. Zůstal, abys
ho požíval, navštěvoval, vyprávěl mu
o sobě, abys s ním hovořil v modlitbě
u svatostánku i při přijímání, abys ho
den ode dne více miloval a docílil
toho, aby další duše - mnoho duší -
šly stejnou cestou.“ (56)

Ježíš v eucharistii s nadpřirozenou
výmluvností ukazuje, že abychom
byli jako on, musíme se úplně a bez
váhání odevzdat ostatním do té míry,
že z naší cesty učiníme trvalou
službu. „Staneš se svatým, budeš-li
mít lásku, dokážeš-li konat skutky,
které se budou líbit ostatním a
nebudou urážet Boha, i když tě to
bude stát značné úsilí.“ (57)



Ambo tamen credens atque
confitens,

peto quod petivit latro poenitens V
rytmu pokání

Vracíme se na scénu Kalvárie,
abychom si vyslechli prosbu dobrého
lotra, která tolik dojala svatého
Josemaríi, když meditoval Adoro te
devote. „Mnohokrát jsem opakoval
verš eucharistického chvalozpěvu:
Peto quod petivid latro poenitens a
jsem vždy dojat: prosit jako kající se
lotr!

Uznal, že on si opravdu tak krutý
trest zasloužil... A jediným slovem
dobyl Kristovo srdce a otevřel si
brány nebeské.“ (58)

Zvláště v poslední době, v době
neklidu v církvi, se náš Otec utíkal
celou svou duší k Božímu
milosrdenství a prosil pro sebe a pro
ostatní o tuto vnímavost, tuto lásku
Boží. Nepředkládal zásluhy, o kterých



si myslel, že žádné nemá, ale s
přesvědčením opakoval, že „vše
vykonává Pán“. Neodvolával se na
spravedlnost, aby získal od Pána
pomoc v protivenstvích a ve
zkouškách, ale hledal jako útočiště
jeho slitování. Takto přecházel od
víry v Krista k lítosti, k trvalé a
radostné konverzi. S takovou logikou
jednal náš Otec, který si byl dobře
vědomý, že cor contritum et
humiliatum, Deus, non despicies
(Žalm 50 [51],19), srdcem
zkroušeným a zdeptaným ty, Bože,
nepohrdáš.

Nyní, s pomocí jeho přímluv v nebi,
musíme vstřebat tento rytmus víry a
bolesti, který vytváří neomylné
znamení autentického vnitřního
života. Eucharistická zbožnost posílí
mnoha způsoby naši naději a víru v
milosrdenství Pána. Kromě jiného
nám pomůže odhalit naši bídu,
abychom ji mohli položit u paty kříže
a bojujíc proti našim chybám tak



dosáhnout vítězství Kristova kříže
nad našimi životy, nad našimi
slabostmi.

Důvěřovat v milosrdenství Boží

Dismas našel Boží milosrdenství a
milost, když proměnil tu činnost,
která byla jeho dřívější 'profesí':
přepadávat a okrádat druhé. Na
kříži, prostřednictvím víry a
opravdové bolesti, 'přepadl' Krista,
'ukradl' mu srdce a vstoupil s ním do
slávy. Náš Otec nám předal
„láskyplný zvyk 'dobývat'
svatostánky“ (59), naučil nás
především spojit naši posvěcenou
práci s obětním darem, kterým je
Ježíš při mši svaté. Síla, která
vyzařuje z jeho oběti, nám potom
může v naší práci pomáhat.

Zkušenost latro poenitens je také
naší zkušeností: naději na naše
posvěcení zakládáme na
milosrdenství Pána. Když dostáváme
jeho odpuštění a milost, rozjímáme o



těchto darech s bratrskou láskou,
kterou chováme k ostatním, neboť
svatost, dokonalost má přímý vztah k
milosrdenství. Jasně to vyjadřuje
samotný Pán: „Buďte dokonalí, jako
je dokonalý váš nebeský Otec (Mt
5,48),“ a „buďte milosrdní, jako je
milosrdný váš Otec (Lk 6,36).“

Ale musíme mít na zřeteli, že
„milosrdenství není jen pouhým
soucitným postojem: milosrdenství je
přebytek lásky, která zároveň přináší
i přebytek spravedlnosti.“ (60)
Proměňuje se jednoduše v dávání a
odevzdávání se druhým jako dobrý
Samaritán: bez opomíjení vlastních
povinností se současně rozhodnout
obětovat své pohodlí a vzdávat se
drobných - nebo i větších - osobních
plánů a zájmů. „Milosrdenství
znamená mít citlivé srdce - lidsky i
nadpřirozeně - prodchnuté velkou,
obětavou a velkorysou láskou.“ (61)



Když budeme takto uvažovat,
budeme moci analogicky aplikovat
tuto aktivní dispozici duše na Krista,
Boha a Člověka. Vypadalo by to
ovšem absurdně, kdybychom
uplatňovali naše milosrdenství na
Boha samotného, a ne na lidství
Ježíše. Vždyť samotný Pán nám řekl,
že milosrdenství projevené k jeho
bratrům a sestrám, a to i k těm
nejmenším, je vlastně milosrdenství
k němu samotnému (srov. Mt 25, 40).
Kromě toho můžeme žít
milosrdenství určitým způsobem -
jako zadostiučinění - s lidstvím Pána
Ježíše skrytého ve svatostánku, kde je
jako „velký samotář“: je to hluboký
úkon lásky a zbožnosti, když ho
jdeme navštívit do „vězení lásky“,
kde zůstává „dobrovolně
uzavřen“ (62), protože chce s námi
být až do konce.

Kolik možností se nám otevírá, když
se s ním chceme „vhodně stýkat“,
doprovázet ho, projevovat mu lásku!



K takovému chování nás svatý
Josemaría povzbuzoval: „Svátostný
Ježíši, který na nás láskyplně čekáš v
tolika opuštěných svatostáncích,
prosím tě, abychom s tebou v našich
Centrech zacházeli „vhodně“, abys
byl obklopen naší láskou, klaněním,
zadostiučiněním, kadidlem
maličkých vítězství, bolestí našich
porážek.“ (63)

Plagas, sicut Thomas, non intueor,

Deum meum te confiteor Počáteční
postoj Tomáše

Osm dní po vzkříšení Ježíše ve
večeřadle se Tomáš dívá na Ježíše,
který mu ukazuje jizvy a říká: „Vlož
sem prst a podívej se na mé ruce,
vztáhni ruku a vlož ji do mého boku;
a nebuď nevěřící, ale věřící (Jan
20,27).“ Při eucharistii se také my
nacházíme reálně před oslaveným
tělem, i když současně ve stavu oběti
- Christus passus - z důvodu
svátostného oddělení těla a krve.



„Vždyť eucharistická oběť
nezpřítomňuje pouze tajemství
Spasitelova utrpení a smrti, nýbrž i
jeho vzkříšení, v němž oběť nachází
své vyvrcholení. Kristus se může stát
'chlebem života' (Jan 6,35.48) či
'živým chlebem' (Jan 6,51) jen jako
živý a vzkříšený.“ (64)

Můžeme si myslet, že apoštol Tomáš,
když se Ježíše zmocnili v
Getsemanské zahradě a i potom -
když viděl Kristovo „lidské fiasko“,
byl zmatený, zklamaný, zoufalý.
Možná, že jeho vnitřní skleslost byla
výjimečně emotivní, a proto mu bylo
zatěžko, více než ostatním deseti,
přijmout skutečnost vzkříšení Pána.
Zvláště pro něho bylo obtížné nalézt
znovu víru v Ježíše, opět do něho
vložit důvěru, naplnit se znovu
pevnou nadějí; krátce: milovat ho a
vědět, že je jím milován. A kladl si
podmínky.



Bůh se zjevuje postupně a dějinný
vývoj zjevení se určitým způsobem
transformuje na osobní úroveň cesty
víry, kterou prochází každý
jednotlivec. Jakýkoliv nový krok na
této cestě znamená „nové“ vnitřní
zřeknutí se, které je obtížnější, které
zavazuje k většímu ztotožnění se s
Kristem, a které znamená, že člověk
sám sobě stále více odumírá. I my
bychom měli být na pozoru, protože
tak jak svatý Tomáš reagoval,
můžeme reagovat i my: postoj
nedůvěry, nechuť bezvýhradně a více
věřit: nezdráhejme se, nebojme se.
Abychom překonali tuto nesnáz,
opakujme s velkou vírou před
svatostánkem i jinde: Dominus meus
et Deus meus (Jan 20,28)!

Apoštolové věřili v Ježíše jako
proroka, kterého poslal Bůh; jako
Mesiáše a spasitele Izraele; jako Syna
Božího. Ale vytvořili si nepřesný
názor na to, jak se tato spása
uskuteční a jaké podoby nabude



království jejich Pána. Alespoň
třikrát se zmiňoval Kristus o svém
utrpení a smrti, nicméně apoštolové
to zcela nepochopili. Potom, částečně
kvůli své netečnosti a částečně kvůli
celé tragédii utrpení Krista, byli
přímo konfrontováni s Božím
plánem a kromě svatého Jana
zklamali. A stálo je to hodně námahy,
především svatého Tomáše, přijmout
oslaveného a vzkříšeného Krista.
Několik zjevení Pána nakonec jejich
výhrady odstranilo a sám Tomáš, jak
právě zmiňuji, překonal svou
duchovní slabost úžasným úkonem
víry a lásky: Dominus meus et Deus
meus!

Hodina zkoušek

Nevylučujme u sebe samých, ať už
jsou důvody jakékoliv, počáteční
nechuť věřit, např. když se
nahromadí negativní zkušenosti,
když se nacházíme v prostředí, které
je protikřesťansky zaměřené, nebo



když „se setkáme neočekávaně s
křížem“ (65), který se ukáže v
konkrétnější a drsnější podobě:
„Protože Bůh po nás požaduje úplné
sebezřeknutí se a člověk - ubohá
schránka hlíny, ze které jsme všichni
koneckonců stvořeni - občas reptá, a
to hlavně tehdy, když se naše ego
prosazuje v práci, která má být
určena pro Boha.“ (66)

Tento druh situací, pokud si
uvědomíme, k čemu nám slouží,
překonáme vždy s Boží milostí: jsou
to pozvání, která nás mají přiblížit
blíže k Bohu, poznat ho lépe a více ho
milovat a sloužit mu dokonaleji. A
nejjistější prostředek jak je překonat,
je setkání s Kristem ukřižovaným a
oslaveným, setkání se svátostným
Ježíšem. Zvláštním způsobem tak
přichází chvíle, kdy máme jít ke
svatostánku a mluvit s Pánem, který
nám ukazuje své rány jako důkaz
jeho lásky. Protože v tyto rány, které
fyzicky nevidíme, věříme, objevíme



spolu s apoštoly nezbytnost
tajemství, že „Kristus musel trpět a
tak vejít do své slávy (Lk 24,26)“; s
větším pochopením potom přijmeme
kříž jako dar Boží a pochopíme tak
napomenutí našeho Otce „snažme se
vidět slávu a štěstí, které jsou skryté
v bolesti“ (67).

Ke Kristovým ranám

Dcery a synové, zdůrazňuji, že
nemůžeme být překvapeni, ani se
nemůžeme divit, když se setkáme se
situacemi, které jsou obzvláště tvrdé,
ve kterých nám „neurčitost“ víry
předkládá důrazněji svůj rozměr
obskurity; situace, ve kterých je
obtížnější poznat Krista, spíše než
poznat cestu, po které máme jít.
Tento druh vnitřních zkoušek se
může někdy přičítat lidské slabosti a
nedostatečné odpovědi, ale často to
tak není. Jde spíše o plán, který Bůh
připravil, aby nás sjednotil s Ježíšem
Kristem, aby nás posvětil.



Přišla chvíle „přijít“, jak to učinil
apoštol Tomáš, ke Kristovým ranám.
Vysvětluje nám to svatý Josemaría:
„Nezapomínejme však, že být s
Ježíšem znamená také dotýkat se
jeho Kříže. Když se svěříme do
Božích rukou, Bůh na nás dopustí
často bolest, osamělost, protivenství,
křivá obvinění, pomluvy, posměch
domácích i cizích, protože nás chce
utvářet podle svého obrazu a podoby.
Dopouští, aby nás lidé nazývali
blázny a považovali za hlupáky.

Toto pasivní umrtvování, které
přichází - skryté nebo veřejné a
neomalené - právě když to vůbec
nečekáme, je třeba milovat (...).

Když budeme obdivovat a opravdově
milovat přesvaté Ježíšovo lidství,
objevíme i jeho rány. A ve chvílích
pasivního očišťování, bolestných,
těžkých chvílích sladkých i hořkých
slz, které se snažíme skrývat, se
budeme uchylovat do těchto



přesvatých ran, abychom se očistili,
abychom se osvěžili spasitelnou krví,
abychom nabrali sil (...).

S upřímností vložte do Pánových ran
všechnu lidskou lásku ... i lásku
nadpřirozenou. To je toužit po
spojení s Kristem, cítit se být bratrem
Krista, jeho pokrevným příbuzným,
synem téže matky, protože to byla
ona, kdo nás dovedl k Ježíši.“ (68)

Nejenom ve chvílích zkoušek, ale
vždy a co nejusilovněji, hledejme
setkání se vzkříšeným Kristem, který
na nás čeká na oltáři a ve
svatostánku. Přicházejme s velkou
důvěrou a jistotou se pomodlit před
svátostným Ježíšem a s odvahou dětí
ho poprosme o naše potřeby a
předložme mu naše úmysly! Apoštol
Tomáš si toto setkání položil jako
podmínku své víry. My jsme si nyní
díky milosti Boží jisti, že před
Ježíšem se všechny naše duchovní
obtíže vyřeší. Nevidíme ani lidství,



ani božství Pána, ale přicházíme k
němu a pevně věříme, že „Ježíš
Kristus, skutečně přítomný ve
svatostánku ve svátostných
způsobách, nás vidí, slyší, očekává a
dívá se na nás (...). Ptá se: Co ti
schází? Schází mi ... A hned přichází
světlo nebo alespoň smíření a
pokoj.“ (69)

Tímto způsobem budeme věrní a
pocítíme podnět a sílu říci každému
bez lidských ohledů, přirozeně a s
naléhavostí, že jsme se setkali s
Kristem, že jsme se ho dotkli, že žije.
Prožívejme jako svatý Josemaría
pravdu a radost z toho, že Iesus
Christus heri et hodie, ipse et in
saecula! (Ježíš Kristus je stejný včera
i dnes i navěky! Žid 13,8).

Fac me tibi semper magis credere,

in te spem habere, te diligere 
Eucharistické duše: víra, naděje a
láska



Růst duchovního života má přímý
vztah k růstu eucharistické
zbožnosti. S jak velkým důrazem o
tom kázal náš Otec! Na základě jeho
vlastních duchovních zkušeností
vybízí každou a každého z nás: „Staň
se duší eucharistie! Synu, stane-li se
svatostánek středem všech tvých
myšlenek i nadějí, jak hojné budou
plody tvé svatosti i tvého
apoštolátu!“ (70)

Touha po apoštolátu a apoštolská
horlivost nacházejí v eucharistické
kontemplaci tu nejpevnější cestu a
základ. „Nechápu, že by bylo možno
žít křesťansky a zároveň necítit
potřebu trvalého přátelství s Ježíšem
skrze slovo a chléb, skrze modlitbu a
eucharistii. Ale chápu naopak velmi
dobře, že generace věřících chtěly
tuto eucharistickou úctu během
staletí nějak vyjádřit.“ (71)

Když se Bůh přibližuje k duši, aby ji
přitáhl k sobě, člověk musí silněji



odpovědět úkony víry, naděje a lásky.
Musí zintenzívnit svůj život s Bohem
tím, že se více modlí, činí více
pokání, častěji přijímá svátosti a s
větší intenzitou se stýká s
eucharistickým Ježíšem. Tak se vždy
choval náš Otec a to zvláště od té
doby, kdy se náš Pán začal projevovat
v jeho duši se zřetelnými projevy
lásky. Už v semináři svatého Karla
trávil celé noci v modlitbě, kdy dělal
společnost Pánovi ve svatostánku.
Tak jak plynuly dny, hluboce si byl
vědom skutečnosti, že s ním musí být
stále více.

Cesta křesťana je především cestou
Boží: ovoce nadpřirozeného poznání,
puzení k nekonečnému dobru,
kterým je svatá Trojice, ovoce
společenství v lásce. Eucharistické
klanění je tím nejušlechtilejším
projevem, protože se obrací k Bohu,
který se také rozhodl nám být co
nejblíže. Současně a právě proto je to
ten nejlepší prostředek, jak růst v



těchto třech ctnostech. Náš Otec o ně
prosil každý den, zvláště při svaté
mši, při pozdvihování svátostného
Ježíše v proměněné hostii a v kalichu
s jeho krví: adauge nobis fidem,
spem, caritatem!

Víra, naděje a láska: nadpřirozené
ctnosti, které může vlít do duší pouze
Bůh a které může prohloubit pouze
on. Ale neznamená to, že by přijetí
těchto nadpřirozených darů
vylučovalo osobní spolupráci,
protože všemohoucí Bůh nikdy svou
lásku ve svých plánech nevnucuje:
„Bůh nechce otroky, ale děti, a
respektuje naši svobodu.“ (72) Proto
má obvykle v úmyslu, aby lidská
bytost přijímala a doprovázela jeho
neviditelné působení svým úsilím:
nezastavujme se v údivu před
postavením, které nám uděluje.

Ušlechtilé vlastnosti našeho Pána

Můžeme snadno zjistit, že skrytost
Ježíše Krista v eucharistických



způsobách, která odpovídá
požadavkům svátostné ekonomie,
přesně odpovídá také Božímu přání
neznásilňovat lidskou svobodu. Když
se Pán takto skrývá, zve nás,
abychom ho hledali, a přichází nám
naproti, „jakoby náhodou se s námi
setkává“ (73). Kolikrát se to stalo
svatému Josemaríi, který, aniž by si
to uvědomoval, aniž by si to předem
nějak plánoval, si 'pobroukával' slova
Písma, která vrhala nové světlo na
jeho práci a která mu ukazovala Boží
vůli, slova, která odpovídala na
problémy a pochybnosti, které
předkládal svému Pánovi.
„Evangelista vypráví, že se Ježíš skryl
poté, co vykonal zázrak, a když ho
chtěli korunovat za krále.

Pane, ty nám umožňuješ účastnit se
zázraku eucharistie. Prosíme tě,
neskrývej se nám, ale žij mezi námi,
abychom tě viděli, dotýkali se tě,
pociťovali tvou blízkost, abychom
měli touhu být stále u tebe. Staň se



Králem našeho života i naší
práce.“ (74)

Život Boží, život víry, naděje a lásky,
už svou přirozeností chce vždy více,
tíhne k opravdovější odpovědi na
Boží volání: nespokojuje se s tím, co
už dělá. Známka toho, že opravdu
milujeme, je myslet si, že milujeme
málo, že musíme náš každodenní
vztah s Bohem prohloubit. Náš Otec
se na nás důrazně obrací: „Co?...
Nemůžeš dělat více? - Nebude to tak,
že... už nemůžeš dělat méně?“ (75)
Když jsme znovu navštívili Krista,
odpovězme: Náš Pane, skrytý ve
svatostánku - „Fac me tibi semper
magis credere, in te spem habere, te
diligere!“

Toto napětí dělat „více“ - jako celý
křesťanský život - nachází v
eucharistii svůj kořen a svůj střed.
Protože eucharistický Ježíš je
vyvrcholením „crescenda“ - stále
větší Boží dary lidem - nabízí nám,



když se s ním ztotožňujeme v
osobním odevzdání, stejnou cestu
crescenda, „suaviter et fortiter“ - jako
by nás vede za ruku. Tímto
způsobem to vyjadřoval svatý
Josemaría: „Začal jsi ho denně
navštěvovat... Neudivuje mě, že mi
říkáš: začínám bláznivě milovat
světlo svatostánku.“ (76) A před
svatostánkem prosme vroucně a
zbožně Ježíše, aby nám všem dával
stále větší „účinnou víru“, „obětavou
lásku“ a „vytrvalou naději“ (1 Sol
1,3).

O memoriale mortis Domini,

panis vivus, vitam praestans homini 
Památka na oběť kříže

Eucharistie je památka na smrt Pána
a hostina, ve které nám Kristus jako
pokrm dává své tělo a svoji krev.
„Boží moudrost - říká Pius XII - našla
obdivuhodný způsob, jak vyjádřit
oběť našeho vykupitele vnějšími
znameními neboli symboly jeho



smrti. Ve skutečnosti skrze
přepodstatnění chleba v tělo Krista a
vína v krev Krista je skutečně
přítomné jeho tělo i jeho krev.
Eucharistické způsoby, pod kterými
je přítomen, tedy symbolizují krvavé
oddělení těla a krve. Takto se
památka jeho smrti, ke které došlo na
Kalvárii, opakuje při každé oběti na
oltáři. Prostřednictvím různých
znamení se naznačuje a ukazuje, že
Ježíš Kristus zde vystupuje jako
oběť.“ (77)

Jan Pavel II, když vysvětluje tuto
doktrínu, píše: „Svatá mše
zpřítomňuje oběť kříže; nepřipojuje
se k ní, ani ji nerozmnožuje. To, co se
opakuje, je slavení její památky, její
'památné zpřítomnění' (memorialis
demonstratio), a proto se jediná a
definitivní výkupná oběť Krista vždy
zpřítomňuje v čase. Obětní povaha
eucharistického tajemství tedy
nemůže být chápána jako něco samo
o sobě, nezávisle na kříži nebo jen s



nepřímým vztahem k oběti na
Kalvárii.“ (78)

Svatá mše nemůže proto nikdy zůstat
pouhou vzpomínkou na spasitelnou
událost na Golgotě, protože ji
svátostně zpřítomňuje. Každá svátost
uskutečňuje to, čím je. Proto mše
znamená a zpřítomňuje tutéž oběť
Ježíše na Kalvárii. Uskutečňuje živou
památku na umučení a smrt Krista,
našeho Pána. „Když církev slaví
eucharistii, koná památku Kristovy
velikonoční oběti a ta se zpřítomní:
oběť, kterou Kristus přinesl jednou
provždy na kříži, zůstává vždy
časová.“ (79) Při oběti během mše
svaté, při klanění, díkůvzdání,
zadostiučinění za hříchy všech lidí a
když prosíme za všechny potřeby
světa, spojujeme všechny naše
záležitosti s úkonem odevzdání se
Ježíše Krista Bohu Otci, který je
hlavou církve.

Střed a základ duchovního života



Náš zakladatel se snažil ve svých
katechezích vysvětlit existující
intimní vztah mezi Poslední večeří,
křížem a mší. V době, kdy se v
mnohých prostředích zatemňovala
oběť jako podstatná součást
eucharistie, dával zvláštní důraz na
nekonečnou hodnotu svaté oběti. Při
jedné příležitosti připomněl slovy,
která jsou přístupná každému:
„Dokonale rozlišuji mezi
ustanovením svaté eucharistie, což je
okamžik, kdy se projevuje Boží a
lidská láska, a mezi obětí na dřevě
kříže. Na Poslední večeři byl Ježíš
schopen přijmout utrpení, ale ještě
netrpěl. Na Kalvárii trpí trpělivě,
jako kněz Boží. Potom, co žil ve světě
a posvětil ho, je přibitý na kříž hřeby
a umírá z lásky ke každému z nás:
všechna jeho krev je cena za naši
duši i za každou duši.“ (80)

Tímto obětováním se nám Pán získal
věčné vykoupení (srov. Žid 9,12).
Tato oběť „je natolik rozhodující pro



spásu lidského pokolení, že Ježíš
Kristus ji dovršil a vrátil se k Otci
teprve poté, co nám zanechal způsob,
jak se na ní podílet, jako kdybychom
při ní byli přítomni. Každý věřící tak
na ní může mít účast a těžit z ní
nevyčerpatelné plody. Toto je víra, z
níž žily během staletí křesťanské
generace.“ (81)

Svatý Josemaría dovedl přijmout toto
dědictví víry a dokonale ho žil se
všemi jeho důsledky. Následoval
vždy radu a příklad svatých Otců,
snažil se vždy napodobovat - v
průběhu celého dne - to, co se
uskutečňuje při mši, a totéž radil
ostatním: „Ztotožni se s Ježíšem v
hostii, která se ti nabízí na
oltáři!“ (82) Vždy se cvičil v tom,
čemu učil: svatá mše, jako střed a
základ duchovního života křesťana
tvořila základ každého jeho dne. A
uměl o tom také rozjímat a předávat
to dál ve světle hluboké kontemplace
eucharistického tajemství.



Mše svatá „je konání božské,
trinitární, ne lidské. Sloužící kněz se
podřizuje Pánovu úmyslu tím, že mu
propůjčuje své tělo a svůj hlas; ale
nejedná ve vlastním jménu, ale in
persona et in nomine Christi, v osobě
a ve jménu Krista.

Z lásky Trojice k lidem plynou z
Kristovy přítomnosti v eucharistii
pro církev i pro lidstvo všechny
milosti. To je oběť, kterou
předpověděl Malachiáš (...). Je to oběť
Krista, která je přinášena Otci ve
spolupráci s Duchem svatým:
nekonečně hodnotná oběť, která v
nás zvěčňuje ono vykoupení, jež
oběti Starého zákona nemohly
přinést.

Mše svatá nás tak vede k základnímu
tajemství víry, neboť je to dar Boží
Trojice církvi. Víme, že je středem a
základem duchovního života
křesťana. Do ní ústí všechny ostatní
svátosti. Mše svatá nás přivádí k



plnosti života milosti, který do nás
byl vložen křtem a který roste a sílí
biřmováním.“ (83)

Odvážná odpověď

Zdůrazňuji, že slavení eucharistie se
musí stát středem a základem
duchovního života syna Božího,
protože v této svátosti vrcholí oběť
života Božího Syna: nejenom ho staví
před nás a umožňuje nám ho
napodobovat v našem každodenním
životě, ale kromě toho nám uděluje
milost vykoupení a možnost
odevzdat se jako on pro slávu Boží a
spásu duší.

Abychom mohli přijmout tak
nevýslovný dar, požaduje se po nás
neohrožená odpověď a vážná snaha
o sjednocení se - jednota ve všem, co
je naše - s obětí Ježíše Bohu Otci. „Při
nejsvětější oběti kněz uchopí Tělo
našeho Pána a kalich s jeho Krví,
vyzdvihne je nad všechny věci
pozemské a praví: Per Ipsum, et cum



Ipso et in Ipso - skrze mou Lásku, s
mou Láskou, v mé Lásce! Připoj se k
tomuto projevu úcty.“ (84)

Rád bych zdůraznil, že náš Otec
neučil pouze o tom, že svatá mše je
středem a základem duchovního
života, ale také ukázal, jakým
způsobem osobně odpovědět na
darování se svaté Trojice při
nejsvětější oběti - je to mše svatá, o
kterou se má opírat duchovní zápas
každého člověka, z její nejsvětější
oběti se má sytit a v jejím celopalu se
má zakořenit.

Kromě jiného také doporučoval, že je
výhodné rozdělit den na dvě
poloviny: jednu na přípravu svaté
mše a druhou na díkůvzdání; dobu
nočního odpočinku využíval na
zintenzivnění kontemplativního
rozhovoru a zdůrazňoval jeho
eucharistický rozměr. Během slavení
eucharistie se zvláště snažil hluboce
prožívat a uchopit význam každého



gesta a slova, které jsou její součástí.
Všechny tyto prožitky spojoval -
pokaždé s jiným odstínem - s výrazy
víry, naděje a lásky, s konkrétními
situacemi a úmysly. Jak je nám
užitečná homilie „Eucharistie,
tajemství víry a lásky“! (85)

Všechno, co má základ v eucharistii,
díky Kristovy milosti - nadpřirozené
mízy -, vyžaduje také - jak jsem o tom
již mluvil -, úsilí z naší strany. Svatý
Josemaría nás vyzývá ke
každodennímu úžasnému zápasu:
„Bojuj za to, aby se Nejsvětější oltářní
oběť stala středem i základem tvého
vnitřního života. Aby se celý tvůj
pracovní den stal úkonem víry -
pokračováním mše svaté, které ses
zúčastnil, a přípravou na tu
následující -, jež se bude projevovat
střelnými modlitbami, návštěvami
svatostánku, obětováním tvé
profesionální práce i rodinného
života...“ (86)



Společenství s Kristem a jednota
církve

V Nejsvětější oltářní oběti se spojují
dvě věci - hostina a oběť: Kristus jako
kněz se nabízí Bohu Otci jako oběť a
tentýž Otec nám ho vydává jako
pokrm. Svátostný Kristus je „Pokrm
synů“ (87). Přijímání těla a krve Páně
nás naplňuje zvláštní milostí, která
způsobuje v duši účinky podobné
těm, které působí pokrm pro tělo,
„jako jsou vyživování, růst, obnova,
požitek“ (88). Ale na rozdíl od
tělesného pokrmu, kdy tělo stráví to,
co jí, dochází zde k opaku: my
samotní jsme Kristem stráveni v jeho
Těle, jsme v Něho proměněni. „Naše
účast v těle a krvi Kristově nemá jiný
smysl, než proměnit nás v to, co
přijímáme.“ (89)

Pozdvihování eucharistie v církvi je
vyjádřením svátosti jednoty, protože
když všichni mají za pokrm tentýž
chléb, vytvářejí jedno Tělo. Svatá mše



a přijímání budují církev, posilují její
jednotu, upevňují její stavbu a
přispívají k její soudružnosti. „Ti, kdo
přijímají eucharistii, jsou mnohem
úžeji spojeni s Kristem. Stejným
poutem je Kristus spojuje se všemi
věřícími v jednom jediném Těle: v
církvi. Přijímání obnovuje, posiluje a
prohlubuje toto přivtělení k církvi,
které již bylo uskutečněno
prostřednictvím křtu. Křtem jsme
byli povoláni utvořit jedno jediné
tělo (srov. 1 Kor 12,13). Toto povolání
se naplňuje eucharistií. (90)

Dcery a synové, jak je důležité se
připojit k neviditelné Hlavě, když
slavíme nebo se účastníme
nejsvětější oběti! Každý ať je spojen
pevným poutem s hlavou univerzální
církve, s papežem. Vy ať jste spojeni
pevným poutem s místní církví, s
biskupy a zvláště s vaším Otcem,
kterého chtěl Pán jako viditelnou
hlavu a základ jednoty v této



„částečce církve“, která se nazývá
Dílo.

Praesta meae de te vivere,

et te illi semper dulce sapere Žít z
Krista

„Tělo Kristovo díky spojení se Slovem
přináší život.“ (91) Svatý Lukáš píše:
„Každý z toho množství lidí se ho
snažil dotknout, protože z něho
vycházela síla a uzdravovala všechny
(Lk 6,19).“ Také eucharistický chléb
není pouze chléb živý, ale
životodárný, který dává
nadpřirozený život v Kristu. Když ho
přijímáme, každý může říci se
svatým Pavlem: „Už nežiji já, ale žije
ve mně Kristus (Gal 2,20).“

Praesta meae menti de te vivere...
Tato sloka nás vyzývá, aby náš
pokrm byl vždy život z Krista,
abychom si osvojili chování, které
spočívá v naprosté věrnosti jeho
lásce, abychom se stále těšili ze



sladkých okamžiků, které jsme s ním
strávili: aby naše radost a naše
„potěšení“ spočívaly vždy v Kristu a
abychom k němu byli přitahováni
„jako železo magnetem“ (92).

Toto upřímné přání, tato prosba
mocně pomáhá touze a starostlivosti
o jednotu života. Jinými slovy nemít
v duši nic a nikoho jiného než Pána
(srov. Mt 6,24), nehledat nic jiného,
než jednu věc (srov. Lk 10, 42), a
odevzdat se jediné Lásce, kterou je
On. Nechtít nic jiného, než co chce
Bůh, a přijmout vše, protože to chce
Bůh, a to způsobem a mírou, jakou
On si určí. Být tak ztotožněný s
Kristem, že plnění jeho vůle
znamená pro člověka základní
charakteristiku jeho osobnosti.
Znamená to mít „stejné smýšlení,
jaké měl Kristus Ježíš (Flp 2,5)“ a
abychom ho získali, prosme o něj
Krista, jako o něj prosil svatý
Josemaría: „Ať vidím tvýma očima,
můj Kriste, Ježíši mé duše.“ (93)



My křesťané nemůžeme
zapomenout, že u Pána, omnia
sancta, je všechno svaté. Bez něho,
mundana omnia, je všechno světské.
Nedejme se oklamat pro nedostatek
lásky, která je skryta za zdáním
přirozenosti, že se - kvůli tomu -
nepostavíme čelem k důsledkům,
které plynou z naší věrnosti Kristu.
Náš vztah s Bohem se může budovat
na základě pouze jediného příkladu,
kterým je Kristus, a také nám musí
být jasné, že vztah Ježíše k Otci
vyniká právě svojí naprostou
jednotou: „Já a otec jedno jsme (Jn
10,30).“

Jednota života

Svatá mše sama o sobě, a zvláště
tehdy, když člověk bojuje, aby byla
středem jeho vnitřního života, má
opravdovou moc, která sjednocuje
lidské bytí. Svátostný Ježíš při
nekrvavém obnovování jeho oběti na
Kalvárii přijímá všechny práce a



úmysly toho, kdo se k této oběti
připojuje, a při adoraci je společně
nabízí Otci, při díkůvzdání, které mu
projevuje, při odčiňování, které mu
nabízí a při prosbách, se kterými se
na něj obrací.

Stejně jako když Kristus v době svého
pobytu na zemi završil od Adama
celé lidské dějiny a při oběti završil
svůj vlastní život, tak se také při
nejsvětější oběti sjednocuje vše, co
Bůh odevzdává lidstvu a syntetizuje
se všechno, co lidstvo může v Kristu
povýšit k Otci z vnuknutí Ducha
svatého. Jedním slovem „svatá
eucharistie (...) shrnuje a
uskutečňuje Boží milosrdenství k
lidem.“ (94)

Nejsvětější oběť završuje všechno to,
čím se má projevovat naše chování:
láskyplná adorace, díkůvzdání,
odčinění, prosby; souhrnně řečeno
odevzdání se Bohu a kvůli němu i
ostatním. Do svaté mše musí vyústit



všechno to, co nás trápí a tíží, vše, co
nás naplňuje radostí a vzbuzuje v
nás naděje, každá maličkost naší
každodenní práce. Musíme na ni
přicházet se starostmi našimi i
našich bližních, s problémy celého
světa.

Na minulých svátcích narození Ježíše
jsem říkal skupině vašich bratrů, že
nepřišli do Betléma pouze se svými
intencemi a potřebami, ale že
přinesli Jezulátku utrpení a potřeby
všech věřících Díla, církve i celého
světa. A totéž nyní doporučuji všem
bratrům a sestrám: jděte na mši a
předložte Pánovi materiální a
duchovní potřeby všech lidí,
podobně jako Kristus vystoupil na
dřevo kříže obtížený hříchy lidí
všech věků. Pokusme se vystoupit
spolu s Kristem a jako Kristus na
kříž, kde prosil - a nyní prosí a
přimlouvá se na oltářích a
svatostáncích celé země - svého Otce,
aby od něho pro každého člověka



získal v nadpřirozené hojnosti, aniž
by někoho vyloučil, milosti, které
nejvíce potřebuje.

Vzpomínáte si, že v roce 1966 měl
svatý Josemaría silný zážitek, který
vylíčil takto: „Po tolika letech jistý
kněz objevil něco nádherného:
pochopil, že mše svatá je skutečnou
prací: 'operatio Dei', Boží prací. A
když ji toho dne sloužil, zakusil
bolest, radost i únavu. Pocítil na
svém těle, jak je božská práce
vyčerpávající.

I Krista stála vypětí první mše:
kříž.“ (95)

Tuto episodu vysvětloval tak, jakoby
ho chtěl Bůh odměnit za to, že celé ty
roky vkládal svou existenci do
nejsvětější oběti, a současně mu
potvrdil nadpřirozenou platnost této
cesty pro dosažení jednoty života,
která je charakteristickým znakem
ducha Díla. Den po dni musíme
zápasit - ať už děláme cokoliv -, aby



se naše mysl obracela k Ježíši Kristu,
aby se jeho plány staly našimi plány
a také abychom pronikli do jeho
sladkého učení.

Pie pelicane, Iesu Domine,

me immundum munda tuo sanguine 
Stále více se očišťovat

Starobylý názor, že pelikán krmí svá
mláďata svou krví vytékající z jeho
hrudi, kterou si poranil zobákem, byl
tradičně symbol eucharistie, který se
snažil určitým způsobem poukázat
na neoddělitelnost dvou stránek
eucharistie: obětní a hodovní. Ve
skutečnosti se ve svaté mši
„uskutečňuje dílo našeho
vykoupení“ (96) a podává se nám
jako pokrm tělo Kristovo a krev
Kristova.

V této svátosti je zřejmé, že krev
Kristova vykupuje a současně je
pokrmem a přináší radost. Je to krev,
která omývá všechny hříchy (srov.



Mt 26,28) a očišťuje duši (srov. Sk
7,14). Krev, která plodí ženy a muže
ctnostného těla a čistého srdce (srov.
Zach 9,17). Krev, která opíjí a opájí
Duchem svatým a která rozvazuje
jazyky, aby mohly zpívat a vyprávět o
„magnalia Dei“ (Sk 2,11), Božích
zázracích.

Protože eucharistie představuje
stejnou oběť jako oběť na Kalvárii,
obsahuje v sobě sílu omýt jakýkoliv
hřích a udělit jakoukoliv milost: ze
svaté mše stejně jako z Kalvárie
pochází ostatní svátosti, které nás
potom vedou k celopalu Ježíše Krista
jako ke svému cíli. Ale obyčejná
svátost - opakujte ji v apoštolátě -
připravená Bohem na odpuštění
smrtelných hříchů, není svatá mše,
nýbrž svátost pokání. Je to svátost
smíření s Bohem a církví
prostřednictvím odpuštění hříchů,
která musí vyústit v úplnou a
upřímnou zpověď - před knězem - ze
všech smrtelných hříchů, které



dosud nebyly touto svátostí
odpuštěné. (97)

Důstojně přijímat

Protože eucharistie je projevem a
předáváním lásky, vyžaduje
prostřednictvím milosti u těch, kteří
chtějí přijímat tělo a krev Pána,
zjevnou dispozici jednoty s Kristem.
„Přemýšlel jsi někdy, jak by ses
připravoval na přijetí Pána, kdybys
mohl přijímat pouze jednou v životě?

Poděkujme Bohu za to, že se k němu
můžeme tak snadno přiblížit. Naším
nejlepším díkůvzdáním však bude
naše dobrá příprava na jeho
přijetí.“ (98)

Pozornost při této přípravě a její
kvalita, jak jsem vám již dříve
připomínal, závisí na vnitřní
vytříbenosti a hloubce dotyčné osoby,
zvláště jakou má víru a lásku ke
svátostnému Ježíši. „Musíme přijímat
Pána v eucharistii tak, jako



přijímáme významné pozemské
osobnosti, ba ještě důstojněji - s
výzdobou, osvětlením, v novém
oblečení...

Zeptáš-li se mě, jakou čistotu, jaké
ozdoby a světla mám na mysli,
odpovím ti takto: čistotu všech tvých
smyslů, ozdoby v podobě všech tvých
schopností, světlo v celé tvé
duši.“ (99)

Abychom mohli přijímat svátostně
Pána, určitě nemusíme čekat, až
budeme dokonalí - to bychom čekali
stále. Ani není nutné, abychom
chyběli na mši svaté, když nemáme
ty pravé pocity, nebo že jsme někdy
rozptýleni. „Jdi k přijímání. - Není to
nedostatek úcty. - Jdi právě dnes,
když ses zbavil této mrzutosti.

- Zapomněl jsi, že Ježíš pravil: Nikoliv
zdraví, ale nemocní potřebují
lékaře?“ (100)



A ještě menší důvod je přestat chodit
ke svatému přijímání, když se zdá, že
jeho četnost neodpovídá účinku,
který by se dal očekávat od Boží
velkodušnosti. „Chodit k přijímání
každý den po tolik let! - Každý druhý
by již byl svatý a já, já jsem stále
stejný! - Synu, odpověděl jsem,
pokračuj ve svém každodenním
přijímání a uvažuj: Jaký bych byl,
kdybych nebyl přijímal?“ (101)

Křesťan musí spíše uvažovat, zda toto
časté přijímání, které je v církvi již
odedávna, je známkou opravdové
zamilovanosti, kterému není na
překážku ani naše vlastní ubohost.
„Apoštolská duše: důvěrnost Ježíše s
tebou. Tolik let v jeho blízkosti!
Neznamená to pro tebe nic?“ (102)

Když se objeví tyto nebo podobné
falešné argumenty, nadešla více než
jindy chvíle, kdy vděčně a s důvěrou
v Ježíše zaujmeme postoj celníka,
který opakujeme při mši svaté:



Domine, non sum dignus!“. Nesmí se
zapomenout, že před majestátem a
dokonalostí Krista, Boha a Člověka,
jsme jako žebráci, kteří nic nemají, že
jsme znečištěni leprou pýchy, že vždy
nevidíme ruku Boží v událostech
kolem nás, a jindy že se nezmůžeme
ani na nejmenší gesto před jeho vůlí.
Ale toto všechno nás
neospravedlňuje, abychom se drželi
zpátky; naopak, má nás to povzbudit,
abychom mnohokrát opakovali,
následujíc příklad našeho Otce:
„Chtěl bych tě, Pane, přijmout s
takovou čistotou, pokorou a
oddaností...“.

Cuius una stilla salvum facere

totum mundum quit ab omni scelere 
Poznat účinnou sílu Eucharistie

Těmito slovy se nám opět připomíná
vlastnost, která je vlastní eucharistii:
„naprostá hojnost“, „přemíra“ božské
lásky, která se nám uděluje a stále
nabízí. Tato sloka eucharistického



chvalozpěvu se týká části eucharistie
usmíření: stačila by jediná kapka
krve Bohočlověka, aby se smazaly
všechny hříchy lidstva. Ale on chtěl
prolít všechnu svou krev. „Jeden z
vojáků mu kopím probodl bok a
hned vyšla krev a voda (Jan 19,34).“
Krev mezi dávnými národy a do
určité míry i dnes symbolizuje
znamení života. Jako projev své
výslovné vůle odevzdat nám celý
svůj život se Kristus rozhodl
neušetřit nic ze své krve.

Když rozjímáme o bezvýhradném
odevzdání Ježíše za nás, když znovu
uvažujeme o tom, že „není možné od
sebe oddělovat Krista Bohočlověka a
Krista Spasitele“ (103), povzbuzuje
nás vědomí, že se nemůžeme spokojit
s tím, že se sami chováme jako duše
eucharistie: musíme jednat tak, aby
se i ostatní rozhodli pro tento způsob
života.



Nestačí, aby každá a každý z nás
hledal Pána a stýkal se s ním v
eucharistii. Musíme se snažit
„nakazit“ - v naší apoštolské práci -
ostatní ještě více, aby také oni často
prožívali toto ničím nenahraditelné
přátelství. „Co nejvíce milujte
svátostného Ježíše a snažte se, aby ho
milovalo co nejvíce duší: pouze
tehdy, když vám tato touha naplní
vaše duše, budete schopní ji ukázat i
ostatním, protože jim dáte to, čím
žijete, co vlastníte, čím jste.“ (104)

Když vidíme kolem nás, dokonce i u
mnohých katolíků, tuto
politováníhodnou lhostejnost,
pomysleme moje dcery a synové na
to, jak je důležité vysvětlovat
ostatním, jaký význam a cenu má
mše svatá, s jakými dispozicemi se
může a má přijímat Pán, co nás nutí
ho jít navštívit ve svatostánku, jak se
projevují hodnota a význam
„pravidel zbožnosti“ (105).



Zde se nám pro osobní apoštolát
otevírá nevyčerpatelné a plodné pole
působnosti, které nám přinese díky
požehnání Pána mnoho povolání.
Náš milovaný Otec nám to
mnohokrát od začátku opakoval a
svým každodenním chováním
dokazoval. „Abyste plnili vůli Krista
Krále (náš Otec ukazuje těmito slovy
na rozšíření Díla ve světě), je třeba,
abyste žili vnitřním životem: buďte
eucharistickými dušemi, mužnými
dušemi, dušemi modlitby. Protože
pouze tehdy budete plni energie, jak
to vyžaduje duch Díla.“ (106)

Milovat umrtvování a pokání

Aby se z nás staly opravdové
eucharistické duše a duše modlitby,
není možné se vyhýbat obvyklému
spojení s křížem, např.
prostřednictvím umrtvování
aktivního nebo pasivního. Don
Álvaro napsal, že náš Otec se jednou
ptal jedné skupiny jeho dětí: „Co



máme dělat, když si to náš Pán přeje,
abychom se stali apoštoly v Opus
Dei?“ A okamžitě, energicky a s
pevným přesvědčením odpověděl:
„Nést v sobě Krista ukřižovaného
(...). Pán naslouchá prosbám duší
umrtvujících se a kajících se.“ (107)
Don Álvaro dospěl k okamžitému
závěru, který aplikoval na sebe a na
ostatní: „Uvažte, že proto, abychom
byli věrní velkému závazku
spoluvykupovat s Kristem, musíme v
naší duši a našem těle ukřižovat své
vášně a žádosti a osobně se tak
ztotožnit s naším Pánem Ježíšem
Kristem (srov. Gal 5,24). Toto je
božský 'paradox', který se musí v
každém z nás obnovovat: 'Abychom
žili, musíme umřít (Cesta,
187).'“ (108)

Právě při eucharistii během oběti
Božího Syna získáváme milost a sílu
pro ztotožnění se s Kristem na kříži.
Nepochybujme o tom: počátek a
kořen našeho života umrtvování se



nachází v eucharistické zbožnosti.
Jestliže žijeme opravdu - cum gaudio
et pace - jako bychom byli přibiti
spolu s Kristem na kříž, jestliže se
umíme „podrobit, pokořit kvůli
Lásce“, jestliže „naše myšlenky, city,
smysly a schopnosti, naše slova a
skutky“, tedy vše, je z lásky k Panně
Marii „důkladně připoutáno“ ke kříži
jejího Syna, budeme moci dosvědčit,
že jsme autentickými dušemi
eucharistie. (109) Eucharistická duše
je nutně vždy a zároveň kněžskou
duší a konkrétně tehdy, když je
člověk stravován touhou po odčinění
a posvěcování. Potom má člověk duši
„zásadně a zcela eucharistickou“.
(110)

Když bereme vážně skutečnost, že
svatá mše je „naše mše, Ježíši“,
protože ji slaví Ježíš s každým z nás,
protože každý se stává obětí Bohu
Otci spojenou s obětí Krista, potom
mše trvá celých dvacet čtyři hodin.
„Hodně milujte Pána. Mějte velkou



touhu po odčinění a velkou lítost. Je
třeba konat dostičinění, především
za nás samotné, jak to činí kněz před
vystoupením na oltář. Potom my,
kteří máme kněžskou duši,
proměníme náš den v jednu mši,
spojeni s Kristem knězem, a
předložíme našemu Otci oběť svatou,
která odčiní naše osobní viny a viny
všech lidí (...). Stýkejme se s Pánem
co nejlépe jak během mše, tak během
celého dne.“ (111)

Iesu, quem velatum nunc aspicio,

oro, fiat illud quod tam sitio,

ut te revelata cernens facie,

visu sim beatus tuae gloriae Horoucí
touha spatřit tvář Krista

Touto slokou končí chvalozpěv Adoro
te devote, kterou stojí za to zde
shrnout: Pane, kéž bych tě spatřil!
Vskutku logický závěr, neboť
eucharistie, „záruka budoucí



slávy“112, nám uděluje předtuchu
budoucího života. „Eucharistie je
opravdu kousek nebe, které se otvírá
nad zemí. Je to paprsek slávy
nebeského Jeruzaléma, který proniká
mraky našich dějin a vrhá světlo na
naše putování.“ (113)

Tento ústřední poklad církve je
předzvěstí věčnosti, protože nás
proměňuje ve spolustolovníky na
„Beránkově večeři“, kde se
blahoslavení sytí pohledem na Boha
a na Krista (srov. Zj 19,6-10). Z milosti
Boží máme již přístup ke stejné
skutečnosti, ale ne v plnosti: pouze
nedokonale (srov. 1 Kor 13,10-12).
Nový život, který jsme dostali křtem
a který je povolán k dokonalosti ve
slávě, se posiluje a upevňuje svátostí
oltářní.

Přijímáním Ježíše ve svátosti svatého
přijímání získáváme klid před
skutečností smrti a před nejistotou
soudu, protože Ježíš nás ujistil: „Kdo



jí mé tělo a pije mou krev, bude mít
život věčný, a já ho vzkřísím v
poslední den (Jan 6,54).“ „Ten, kdo se
živí Kristem v eucharistii, nemusí
čekat na život věčný až po smrti: má
jej už na zemi jako prvotinu budoucí
plnosti, která pojme člověka v jeho
úplnosti. V eucharistii totiž
dostáváme také záruku tělesného
vzkříšení na konci světa.“ (114)
Eucharistická víra a naděje od nás
totiž vzdaluje mnohé obavy.

Nejsvětější eucharistie je „ta
nejsvětější a nejvýznamnější činnost,
jakou my lidé můžeme díky Boží
milosti v tomto životě konat:
přijmout Tělo a Krev Páně v jistém
smyslu znamená odpoutat se od
našich pozemských a časných vazeb
a být již s Bohem na nebesích, kde
nám Kristus setře každou slzu z očí a
kde už nebude smrt ani zármutek,
nářek ani bolest, protože co dříve
bylo, pomine (srov. Sk 21,4).“ (115)



Tato svátost představuje jakoby
hranici mezi tímto životem a životem
v nebi nejenom proto, že se uděluje
umírajícím jako viatikum, ale hlavně
proto, že je to Christus passus, už
oslavený, který v tomto životě má
účast v řádu svátostném, ale
podstatně již patří do života
nadpřirozeného. Také proto z nás
eucharistická zbožnost dělá stále více
a více Dílo Boží, vede nás k tomu, že
se chováme uprostřed světa jako
kontemplativní lidé, neboť
prožíváme lásku na zemi i na nebi:
„Nežijeme 'mezi' nebem a zemí,
protože jsme ze světa. Současně ve
světe, a současně v ráji! Když bychom
měli popsat, jak má být uspořádán
náš život, zatímco jsme 'in hoc
saeculo', asi bychom skončili u
nějakého vzorce nebo
formulky.“ (116)

Záruka věčného života



Spásný plán Boha začíná zde na
zemi, která je „předposlední
skutečností“, a dovršuje se
skutečností, která má přijít, která je
věčná. (117) Takto víra obsahuje
určitý počátek poznání tváří v tvář,
začátek vidění ve slávě a blaženosti.
V eucharistii se tíhnutí k životu ve
slávě živí především láskou, která
pochází ze vzájemného styku.
Eucharistická duše touží po tom, aby
se mohla otevřeně klanět tomu,
kterého adoruje jako skrytého ve
Chlebě, protože stálé stýkání se
skrytou láskou vzbuzuje
nezadržitelnou touhu vlastnit Ho
otevřeně. „Uvažuj o Ježíšově
nejsvětějším lidství... On ti pak vloží
do duše neukojitelný hlad,
'ztřeštěnou' touhu hledět mu do
tváře.“ (118)

Takový byl vždy nepokoj svatých,
nepokoj, který měl ve svém srdci
svatý Josemaría. „Ti, kteří se milují,
se chtějí co nejčastěji navštěvovat.



Zamilovaní mají zrak upřený pouze
na svého milovaného. Není to tak
správné? Lidské srdce už je takové.
Lhal bych, kdybych popíral, že mám
velkou touhu kontemplovat tvář
Ježíše Krista. 'Vultum tuum, Domine,
requiram' (Žalm 26,8), budu hledat
tvou tvář, Pane. Představuji si, že
mám zavřené oči a že až Bůh bude
chtít, přijde okamžik, kdy ho spatřím
ne 'jako v zrcadle, nejasně..., ale tváří
v tvář' (1 Kor 13,12). Ano, mí synové,
'Mé srdce žízní po Bohu, po živém
Bohu: Kdy se smím ukázat před Boží
tváří?' (Žalm 41,3)“ (119)

Tato touha v nás bude růst a budeme
ji předávat dál právě díky
eucharistické zbožnosti a nakonec
nám bude záležet pouze na tom,
abychom byli jedno s Kristem, aniž
bychom byli od světa odděleni.
Naopak, svět budeme ještě více
vášnivě milovat srdcem úzce
spojeném se srdcem Ježíše Krista.
Důvěrné chvíle, patření na Pána v



eucharistii v nás zanechá pevné
přesvědčení, že štěstí nespočívá v
těch nebo oněch pozemských
statcích, které nakonec zestárnou a
zaniknou, ale v tom, že budeme žít
stále s Ním, protože On je to pravé
štěstí, štěstí, které je v této svátosti
naším majetkem jako „bezmezný
poklad, perla nesmírné ceny“ (120).
„Jeden kněz, když podával svaté
přijímání, zatoužil zvolat: Zde ti
odevzdávám Štěstí!“ (121)

Nejsvětější Panna, žena
eucharistie

Tímto zasvěcením - „žena
eucharistie“ -, Jan Pavel II předložil
církvi příklad Panny Marie jako
„školy“ a „učitelky“, která nás má
naučit se zastavit v úžasu - to je
otevřít se, klanět se, děkovat... - před
tajemstvím eucharistie. (122) Ve
světle víry tomu velmi dobře
rozumíme, protože náš Otec, který
tuto zkušenost zakusil, nám



ukazoval, že ve svaté mši „pro své
důvěrné spojení s Nejsvětější Trojicí
a proto, že je Matkou Krista, jeho těla
a krve - Matkou Ježíše Krista,
pravého Boha a pravého člověka -,
zde určitým způsobem spolupůsobí
Panna Maria. Počala Ježíše Krista bez
přispění muže, jedině mocí Ducha
svatého, a dala mu krev, onu krev,
kterou obětoval na Golgotě a která se
obětuje při mši svaté jako výkupná
oběť.“ (123)

Maria pod křížem spojila svou
vlastní vnitřní bolest - „Popatřte a
hleďte, je-li jaká bolest jako moje“ (Pl
1,12) - s bolestí svého Syna a stala se
na Kalvárii Spoluvykupitelkou. Ona
samotná je „přítomna s církví a jako
její Matka v každé naší eucharistické
slavnosti“ (124), spolupracuje se
Synem na šíření - Prostřednice všech
milostí! - nekonečné, posvěcující síly
Nejsvětější oběti po celém světě,
která má vyvrcholení v Ježíši a v
nikom jiném.



Mí synové a mé dcery, pokud se
stane, že se střetneme s Dismasem,
dobrým lotrem, a s apoštolem
Tomášem, proč se neobrátit na Marii,
abychom lépe poznali svátostného
Ježíše, měli k němu větší lásku,
abychom se od něho učili a
napodobovali ho, abychom „se k
němu dobře chovali“? V této velice
osobní práci, která nás neustále
vnitřně obnovuje a naplňuje touhou
po svatosti a k apoštolátu, si
pomáhejme kontemplací tajemství
svatého růžence. Začněme
tajemstvím zvěstování, ve kterém
Panna Maria bezpodmínečně přijímá
ve svém přečistém lůně Vtělené
slovo, a pokračujme až k tajemství
jejího korunování, když ji Bůh
přijímá s tělem i duší ve slávě a
korunuje ji jako Královnu, Matku a
Naši Paní.

„Jdeme k Ježíši a 'vracíme se' k němu
skrze Marii.“ (125) Prosme naši
Matku, aby nás vždy brala za ruku,



zvláště v tomto Roce eucharistie,
abychom opakovali svátostnému
Ježíši slovy i skutky: „Klaním se ti,
miluji tě!“ Adoro te devote! A přitom
naslouchejme našemu milovanému
Otci, který nás vybízí: „Vzývejte
Marii a Josefa, protože oni jsou
určitým způsobem přítomni ve
svatostánku, stejně jako byli v
Betlémě a v Nazaretě (...).
Nezapomeňte!“ (126)

S láskou vám žehná

váš Otec

+ Javier

V Římě 6. října 2004 ve druhém roce
svatořečení svatého Josemaríi.

Poznámky:

1: II. vatikánský koncil, dekret
Presbyterorum ordinis, n. 5

2: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 87,
srov. II. Vatikánský koncil, Dogm.



konstituce Lumen gentium, n. 11;
dekret Presbyterorum ordinis, n. 14

3: Tridentský koncil, ses. XIII, Dekret
o posvátné eucharistii, kán. 1 (Denz.
1651)

4: Srov. tamtéž, kán. 2 (Denz. 1652)

5: Sv. Josemaría, Cesta, n. 538

6: Sv. Josemaría, Poznámky z
meditace, 14. 4. 1960

7: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 83

8: Srov. tamtéž, 84

9: Sv. Jan Chrysostom, Kázání k
evangeliu sv. Matouše, 82, 4 (PG 58
743)

10: Srov. Cesta, nn. 269, 537, 554;
Výheň, nn. 831, 991; Jít s Kristem, n.
151

11: Sv. Josemaría, Cesta, n. 267



12: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 84

13: Tamtéž

14: Sv. Josemaría, Homilie, Kněz pro
věčnost, 13. 4. 1973

15: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 64

16: Sv. Josemaría, Poznámky z
přednášky, říjen 1972

17: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 90

18: Srov. Sv. Tomáš Akvinský, Suma
teologie, II-III, q. 84, a. 2; sv. Jan z
Damašku, O pravé víře, 4, 12 (PG 94,
1133)

19: Sv. Josemaría, Poznámky z
přednášky, 4. 4. 1970

20: Sv. Josemaría, Cesta, nn. 539, 538,
srov. Brázda, nn. 685, 686; Výheň, n.
887

21: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 161



22: Sv. Josemaría, Poznámky z
meditace, 14. 4. 1960

23: „Lauda, Sion, Salvatorem, / lauda
ducem et pastorem / in hymnis et
canticis. / Quantum pote, tantum
aude: / quia maior omni laude, / nec
laudare sufficis“ (Římský misál,
Slavnost Těla a Krve Kristovy,
Sekvence Lauda Sion)

24: Sv. Josemaría, Výheň, n. 838, srov.
nn. 832, 837

25: Sv. Josemaría, Výheň, n. 824

26: Sv. Josemaría, Brázda, n. 818

27: Sv. Josemaría, Cesta, n. 533

28: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 151

29: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 156

30: Sv. Josemaría, Homilie Kněz pro
věčnost, 13. 4. 1973



31: Římský misál, Slavnost Těla a
Krve Kristovy, Sekvence Lauda Sion

32: Sv. Josemaría, Dopis 28. 3. 1973,
n. 7

33: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 153

34: Tridentský koncil, ses. XIII:
Dekret o posvátné eucharistii, kap. 4
(Denz. 1642)

35: Pavel VI, Víra Božího lidu, 30. 6.
1968, srov. Jan Pavel II, Litt. enc. O
eucharistii a jejím vztahu k církvi, 17.
4. 2003, n. 15

36: Srov. např. Pius XII., Litt. enc.
Prostředník Boží, 20. 11. 1947; Pavel
VI., Litt. enc. Tajemství víry, 3. 9.
1965; Jan Pavel II., Litt. enc. O
eucharistii a jejím vztahu k církvi, 17.
4. 2003; Katechismus katolické
církve, nn. 1322-1419

37: Srov. II. Vatikánský koncil, Dogm.
konstituce Dei verbum, n. 10



38: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 84

39: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 109

40 : Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 6

41: Sv. Josemaría, Dopis 28. 3. 1973,
n. 10

42: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 80

43: Tamtéž, n. 6

44: Srov. Sv. Josemaría, Brázda, n.
817

45: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 155

46: Tridentský koncil, ses. XXII,
Doktrína o Nejsvětější oltářní oběti,
kap. 2 (Denz. 1743)

47: Jan Pavel II., Litt. enc. O
eucharistii a jejím vztahu k církvi, 17.
4. 2003, n. 12



48: Tridentský koncil, ses. XXII,
Dekret o posvátné eucharistii, kap. 7
(Denz. 1647)

49: Sv. Josemaría, Cesta, n. 533

50: Tamtéž

51: Svatý Tomáš Akvinský, Traktát 4 o
víře

52: Tamtéž

53: Sv. Josemaría, Dopis 24. 3. 1931,
n. 61

54: Sv. Josemaría, Homilie Kněz pro
věčnost, 13. 4. 1973

55: Sv. Josemaría, Cesta, n. 509

56: Sv. Josemaría, Výheň, n. 887

57: Sv. Josemaría, Výheň, n. 556

58: Sv. Josemaría, Křížová cesta, XII.
zastavení, n. 4

59: Sv. Josemaría, Cesta, n. 876



60: Sv. Josemaría, Boží přátelé, n. 232

61: Tamtéž

62: Sv. Josemaría, Výheň, n. 827

63: Sv. Josemaría, Dopis 28. 3. 1973,
n. 7

64: Jan Pavel II., Litt. enc. O
eucharistii a jejím vztahu k církvi, 17.
4. 2003, n. 14

65: Sv. Josemaría, Křížová cesta, V.
zastavení

66: Sv. Josemaría, Poznámky z
přednášky, 25. 6. 1972

67: Sv. Josemaría, Poznámky z
přednášky, 9. 4. 1937

68: Sv. Josemaría, Boží přátelé, nn.
301-303

69: Sv. Josemaría, Boží přátelé, n. 249

70: Sv. Josemaría, Výheň, n. 835



71: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 154

72: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 129

73: Sv. Josemaría, Homilie Kněz pro
věčnost, 13. 4. 1973

74: Sv. Josemaría, Výheň, n. 542

75: Sv. Josemaría, Cesta, n. 23

76: Sv. Josemaría, Brázda, n. 688

77: Pius XII., Litt. enc. Prostředník
Boží, 20. 9. 1947, 20

78: Jan Pavel II., Litt. enc. O
eucharistii a jejím vztahu k církvi, 17.
4. 2003, n. 12, srov. Tridentský koncil,
ses. 22, Doktrína o Nejsvětější oltářní
oběti, kap. 2 (Denz. 1743)

79: Katechismus katolické církve, n.
1364

80: Sv. Josemaría, Poznámky z
přednášky, 22. 5. 1970



81: Jan Pavel II., Litt. enc. O
eucharistii a jejím vztahu k církvi, 17.
4. 2003, n. 11

82: Sv. Josemaría, Poznámky z
meditace, 14. 4. 1960

83: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, nn.
86-87

84: Sv. Josemaría, Výheň, n. 541

85: Srov. Jít s Kristem, nn. 88-91

86: Sv. Josemaría, Výheň, n. 69

87: Římský misál, Slavnost Těla a
Krve Kristovy, Sekvence Lauda Sion

88: Sv. Tomáš Akvinský, Suma
teologie, III, q. 79, a. 1

89: Sv. Lev Veliký, Homilie 12 o
umučení Páně, 7 (PL 54, 357)

90: Katechismus katolické církve, n.
1396



91: Efezský koncil, rok 431 (Denz.
262)

92: Sv. Josemaría, Boží přátelé, n. 296

93: Sv. Josemaría, Poznámky z
meditace, 19. 3. 1975

94: Rozhovory s mons. Escrivou de
Balaguer, n. 123

95: Sv. Josemaría, Křížová cesta, XI.
zastavení, n. 4

96: II. Vatikánský koncil, Dogm.
konstituce Lumen gentium, n. 3

97: Srov. Jan Pavel II., Apošt.
exhortace Reconcilatio et
paenitentia, 2. 12. 1984, n. 31, I.

98: Sv. Josemaría, Výheň, n. 828

99: Sv. Josemaría, Výheň, n. 834

100: Sv. Josemaría, Cesta, n. 536

101: Tamtéž, n. 534



102: Tamtéž, n. 321

103: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n.
122

104: Sv. Josemaría, Poznámky z
přednášky, 4. 4. 1970

105: Sv. Josemaría, Cesta, n. 541

106: Sv. Josemaría, Instrukce, 1. 4.
1934, n. 3

107: Zaznamenané donem Álvarem,
Dopis, 16. 6. 1978

108: Tamtéž

109: Tamtéž

110: Sv. Josemaría, Výheň, n. 826

111: Sv. Josemaría, Poznámky z
přednášky, 6. 10. 1968

112: II. Vatikánský koncil, Konst.
Sacrosanctum Concilium, n. 47



113 Jan Pavel II., Litt. enc. O
eucharistii a jejím vztahu k církvi, 17.
4. 2003, n. 19

114 Jan Pavel II., Litt. enc. O
eucharistii a jejím vztahu k církvi, 17.
4. 2003, n. 18

115: Rozhovory s mons. Escrivou de
Balaguer, n. 113

116: Sv. Josemaría, Poznámky z
meditace, 27. 3. 1975

117: Srov. Jan Pavel II., Litt. enc.
Evangelium života, 25. 3. 1995, n. 2

118: Sv. Josemaría, Křížová cesta, VI.
zastavení, n. 2

119: Sv. Josemaría, Poznámky z
meditace, 25. 12. 1973

120: Sv. Josemaría, Cesta, n. 432

121: Sv. Josemaría, Výheň, n. 267



122: Jan Pavel II., Litt. enc. O
eucharistii a jejím vztahu k církvi, 17.
4. 2003, nn. 53-58

123: Sv. Josemaría, Jít s Kristem, n. 89

124: Jan Pavel II., Litt. enc. O
eucharistii a jejím vztahu k církvi, 17.
4. 2003, n. 57

125: Sv. Josemaría, Cesta, n. 495

126: Sv. Josemaría, Poznámky
zapsané během rozhovoru, 6. 6. 1974

6. října 2004

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/
pastyrsky-list-k-roku-eucharistie/

(08.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/pastyrsky-list-k-roku-eucharistie/
https://opusdei.org/cs-cz/article/pastyrsky-list-k-roku-eucharistie/

	Pastýřský list k Roku eucharistie

