
opusdei.org

Papežova katecheze
o lakomství

Papež František pokračoval v
cyklu katechezí o ctnostech a
neřestech. Hovořil o lakomství
a o tom, jak se musíme stát
pány materiálních dober, aby
nás nakonec ony nevlastnily.

24.01.2024

Drazí bratři a sestry, dobrý den!

Pokračujeme v katechezi o neřestech
a ctnostech a dnes budeme hovořit o
lakomství, tedy o takové formě
náklonnosti k penězům, která



člověku brání ve štědrosti. Nejde o
hřích, který postihuje pouze lidi,
kteří mají velký majetek, ale o neřest
obecnou, která často nemá nic
společného se zůstatkem na
bankovním účtu. Je to nemoc srdce,
nikoliv peněženky. Analýzy této
špatnosti, které provedli pouštní
otcové, ukázaly, jak se lakomství
může zmocnit i mnichů, kteří se poté,
co se zřekli obrovského dědictví, v
samotě své cely upnuli k předmětům
malé hodnoty: nepůjčovali je, nedělili
se o ně, a ještě méně byli ochotni je
darovat. Jde o lpění na maličkostech.
Tyto předměty se pro ně staly
jakýmsi fetišem, od kterého se nebylo
možné odpoutat. Jako by se vrátili do
fáze, kdy děti svírají hračku a
opakují: „Je moje! To je moje!“.
Takové lpění bere svobodu. V tomto
nároku se skrývá chorobný vztah k
realitě, který může vyústit ve formy
nutkavého střádání nebo
patologického hromadění.



K vyléčení této nemoci navrhli mniši
drastickou, ale velmi účinnou
metodu: meditaci o smrti. Ať už
člověk na tomto světě hromadí
jakkoli mnoho statků, jedním jsme si
naprosto jisti: do rakve si je
nevezme. Majetek si s sebou odnést
nemůžeme. Zde se ukazuje
nesmyslnost této neřesti. Pouto
vlastnictví, které s věcmi budujeme,
je jen zdánlivé, protože nejsme pány
světa: tato země, kterou milujeme, ve
skutečnosti není naše a pohybujeme
se po ní jako cizinci a poutníci (srov.
Lv 25,23). Tyto prosté úvahy nám
dávají nahlédnout do pošetilosti
lakomství, ale také do jeho vnitřního
smyslu. Je to snaha zahnat strach ze
smrti: hledá jistoty, které se ve
skutečnosti rozpadnou v okamžiku,
kdy je uchopíme. Vzpomeňme na
podobenství o pošetilém člověku,
kterému statek nabídl hojnou úrodu,
a tak se ukolébal myšlenkami, jak
zvětšit svou zásobárnu, aby do ní
vložil celou svou úrodu. Ten muž si



vše propočítal, naplánoval do
budoucna. Nepočítal však s nejjistější
veličinou života: se smrtí. „Bláhový
člověče,“ říká evangelium, „právě
této noci bude tvůj život vyžádán. A
co sis připravil, čí to bude?“ (Lk
12,20). V jiných případech nám tuto
službu prokazují zloději. I v
evangeliích mají pěknou řádku
výstupů, a přestože je jejich jednání
odsouzeníhodné, může se stát
spasitelným varováním. Právě to
káže Ježíš v horském kázání:
„Neshromažďujte poklady na zemi,
kde je ničí mol a rez a kam se zloději
dobývají a kradou; ale shromažďujte
poklady v nebi, kde je mol ani rez
neničí a kam se zloději nevloupají a
nekradou tam“ (Mt 6,19-20). Ve
vyprávěních pouštních otců se zase
mluví o jakémsi zloději, který
překvapí mnicha ve spánku a
ukradne mu těch pár věcí, které měl
v cele. Když se mnich probudí, vůbec
ho neznepokojuje, co se stalo, vydá se
po zlodějově stopě, a jakmile ho



najde, místo aby si vzal ukradené
věci, předá mu těch pár zbývajících
věcí se slovy: „Tohle sis zapomněl
vzít!“

My, bratři a sestry, můžeme být pány
věcí, které vlastníme, ale často se
stává opak: jsou to ony, kdo nakonec
vlastní nás. Někteří boháči už nejsou
svobodní, nemají čas ani na
odpočinek, musí se ohlížet přes
rameno, protože hromadění majetku
si žádá i jeho opatrování. Jsou stále
znepokojeni, protože dědictví se
buduje s velkým potem, ale může v
okamžiku zmizet. Zapomínají na
hlásání evangelia, které netvrdí, že
bohatství samo o sobě je hříchem, ale
rozhodně je přítěží. Bůh není chudý:
je Pánem všeho, ale - píše svatý Pavel
- „z bohatého, kterým byl, se stal
chudým kvůli vám, abyste vy
zbohatli jeho chudobou“ (2 Kor 8,9).

To je to, čemu lakomec nerozumí.
Mohl být zdrojem požehnání pro



mnohé, ale místo toho sklouzl do
slepé uličky bídy. A život lakomce je
pak ošklivý: vzpomínám si na případ
jednoho pána, kterého jsem znal v
jiné diecézi, byl to velmi bohatý
člověk a měl nemocnou matku. Byl
ženatý. A bratři se střídali v péči o
maminku a maminka si ráno dávala
jogurt. Ráno jí dával půlku, aby jí
odpoledne dal druhou půlku a ušetřil
půlku jogurtu. Taková je lakomost,
taková je připoutanost k majetku.
Pak tento pán zemřel a komentáře
lidí, kteří přišli na smuteční hostinu,
byly následující: „Ale vždyť vidíte, že
ten člověk u sebe nic nemá: všechno
tu nechal.“ Ale pak, tak trochu
posměšně, říkali: „Ne, ne, nemohli
zavřít rakev, protože si chtěl všechno
vzít s sebou“. To ostatní rozesměje, ta
lakomost: že nakonec musíme dát
své tělo, svou duši Hospodinu a
všechno musíme opustit. Buďme
pozorní a štědří: štědří ke všem,
zvláště k těm, kteří nás nejvíce
potřebují.



RadioVaticana.cz / Rome
Reports

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/
papezova-katecheze-o-lakomstvi/

(21.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/papezova-katecheze-o-lakomstvi/
https://opusdei.org/cs-cz/article/papezova-katecheze-o-lakomstvi/

	Papežova katecheze o lakomství

